Wissen und Gewissheit

Gesprache mit Sterbenden

Aus den Tagebuchern eines
Chirurgen

Paul Schweizer

Dixi et salvavi animam meam (Ich habe gesprochen und
meine Seele gerettet. = Ich bin schuldlos. = Ich habe nach
bestem Wissen und Gewissen gesprochen).



Dieses Buch oder Teile davon durfen in keiner Weise
ohne Zustimmung des Herausgebers reproduziert oder
vervielfaltigt werden.



10.

11.

12.

Inhalt

Grundlagen fiir Gesprache mit Sterbenden. — Wir haben keine Gewissheit

Wir haben ein Problem: Was ist und was bewirkt ,Menschenwdiirde*?
Die Frage nach Gott

Die Ars Moriendi. — Ein erstes Beispiel

Ein zweites Beispiel: Was sind Gewissensbisse?
Frage vor dem Schritt in den Tod

Wie sollen wir uns an der Seite eines sterbenden Menschen verhalten? Ein drittes
Beispiel

Seltene Ausnahmen

Die Problematik religiéser Inhalte in Gesprachen mit Sterbenden. Verlustangste. Ein
viertes und flinftes Beispiel. Die Angst vor dem ,Ausgeldscht — werden* — Ein sechstes
Beispiel: Rede jetzt mit deinem Gewissen

Der Mut, nichts zu tun. Die Infauste Prognose?

Die Unertraglichkeit von Schmerzen und die fehlende therapeutischen Option.
Ein siebtes und achtes Beispiel

Die Hilflosigkeit. Erschrockenheit und Sprachlosigkeit. Ein Ereignis: Inkaufnahme des
Todes ohne Tétungsabsicht. Der ,Gnadenschuss®

Leitlinien fur Gesprache mit Sterbenden. Das elfte und zwdlfte Beispiel. Die
Zuneigung, die Uberwindung des Erschreckens und der Sprachlosigkeit

Kapitel Woran starben Menschen, von denen hier die Rede war?
Anhang

Glossar

11

20

23

29

36

38

50

52

57

60

65
66
68



Prolog

,Paula stirbt‘ war die zweite Uberschrift fiir ein Manuskript
einer Vorlesungsreihe mit dem Titel ,Gesprache mit
Sterbenden, Palliativmedizin als Ethik am Ende des Lebens®.
Es beansprucht nicht, die Themen ,Palliativmedizin“ und
Umgang mit sterbenden Menschen umfassend darzustellen,
vielmehr, so war der Auftrag, sollten Studenten an Beispielen
erfahren, wie die letzten Stunden und Minuten Sterbender
verlaufen kénnen, wie die Kommunikation verbal oder a-
verbal stattfand. Das Manuskript beschéaftigt sich nicht mit der
variablen Krankheitsverlaufen chronisch kranker Menschen,
die noch ein Stiick Leben vor sich haben, beispielweise mit
Menschen mit einer unheilbaren Krebserkrankung, einen
schweren Diabetes mellitus, einer chronischen
Herzinsuffizienz, oder einer Muscoviscidose. Es stellt
vielmehr das absehbare Sterben von Menschen, das
Sterben kurz vor dem Schritt in den Tod dar. Grundlage
dieser Vorlesung sind Erfahrungen mit den Sterbenden von
72 Menschen. Sie waren unterschiedlich alt, starben in 40
Dekaden an verschiedenen Krankheiten und in
verschiedenen Krankenhausern. Das sogenannte
Krankengut ist also sehr heterogen. Es ist wichtig zu wissen,
dass deshalb werde eine wissenschaftliche Typologie
mdglich war, noch eine statische Aussage abgeleitet werden
kann. Das Heft beschreibt vielmehr Kaustiken (= Beispiele)
und ist so verfasst, dass es als Lesestoff fir jeden Menschen
geeignet ist, nicht nur fur Studenten und Studentinnen der
Medizin.

Obwohl Sterben und Tod wegen der Heterogenitat streng
wissenschaftlich nicht fassbar ist kdnnen gemeinsame
Merkmale erkannt werden, die ich Gemeinsamkeiten des
Sterbens nenne und nun kasuistisch darstellen werde.

Ich verzichte mit Ausnahme der Zitate: Carlo Schmid’s und
Martin Luther auf Zitate aus der Literatur anderer Autoren.
Was ich hier niederschreibe, sind meine eigenen Erfahrungen
und Gedanken aus 50 Jahren arztliche Tatigkeit, die ich in
meinen Tageblichern festgehalten habe. Das Wissen aus
Bichern nehme ich nicht direkt in Anspruch, obwohl ich weil3,
dass es sich Uber viele Jahre in mein Gehirn gespeichert hat
und deshalb meinen Text indirekt beeinflussen wird. Ich



schrieb Satze anderer Autoren Uber 50 Jahren in meinen
Tagesbiichern auf, wenn sie meinen eigenen Gedanken und
Erkanntnissen entsprachen. Da meine Tagebicher jedoch
nicht in der Absicht geschrieben wurden, sie eines Tages
wissenschaftlich auszuwerten, schrieb ich die Namen der
Autoren und die Namen ihrer Bucher und Journale nur selten
auf. Wenn in meinen Texten Aussagen auftauchen, die
annahrend identisch sind mit Aussagen Anderer, dann muss
darauf hingewiesen werden, dass manche Gedanken zur
selben Zeit von Vielzahl von Menschen gedacht werden und
gedacht worden sind, sodass niemand den Anspruch auf die
primare Autorenschaft eines Gedankens erheben kann. Eine
solche Absicht wére absurd. Wahrscheinlich wurden die
meisten Gedanken, die wir heute denken, ohnehin schon
friher von Anderen gedacht.

Am Ende des Vorworts will ich nochmals darauf hinweisen,
dass sich der folgende Text kasuistisch(=beispielshaft) mit
moglichen Gesprachen und Handreichungen am Ende des
Sterbens, beim Schritt in den Tod, befasst. Themen wie
.aktive und passive Tétung als Sterbehilfe®, Beihilfe zum
Suizid und Toétung auf Verlangen, Ermittlung des
Patientenwillens, Patientenverfigung, Vorsorgevollmacht
und Betreuungsverfiigung“ werden hier nur angesprochen,
wenn die Begriffe dem Verstandnis des Textes dienen sollen.
Ebenso wird der Begriff ,nichtaufhaltbare Leiden, dauerhafter
Verlust der Kommunikationsfahigkeit bei Demenz,
apallisches Syndrom und Schédelhirntrauma sowie
irreversible Bewusstlosigkeit nicht eingegangen, weil sie das
Thema nur am Rande beriihren. Da es sich um Gesprache
mit kommunikationsunfiahigen Sterbenden kurz vor und
beim Schritt in den Tod handelt werden auch die Themen
°kunstliche Erndhrung, °langerfristige Beatmung,
°kinstliches Koma, °Dialyse, °Wiederbelebung, °Gabe von
Psychopharmaka und Schmerzmitteln nicht detailliert
beschrieben, weil auch bei diesen MalRnahmen Gespréache in
der beschriebenen Art, jedoch unter speziellen, anderen
Bedingungen, geflihrt werden kénnen.

Im Blick auf die erwahnten Malinahmen und Bedingungen
verweise ich auf das Schrifttum der Bundesarztekammer
(z.B. ,Sterben in Wirde®, Januar 2004), die Publikation
»Einflihrung in die Grundsatze zur  arztlichen



Sterbebegleitung, Deutsches Arzteblatt 2004, 202 (19),
A1297 von E. Begleitens sowie das ,Lexikon Palliativmedizin
und Hilfe im Sterben fur Studierende im Praktischen Jahr* der
Medizinischen Fakultdt der Universitdt Tabingen, verfasst
vom Autor des vorliegenden Manuskripts im April 2008.

11.Septemper 2015

(Addendum: Die stérende und oft sogar unsinnige
Kennzeichnung fiir ,ménnliche weibliche” durch m./ w. oder
in/ innen wird umgangen, in dem Patienten eben Patienten
und nicht Patient/ Patientin// innen genannt werden).



16. Juni 2015
Wir suchen Gott ...
... aber Uber Gott gibt es

keine Gewissheit

Wenn wir Regeln flir Gesprache mit Sterbenden suchen
und begrinden wollen, missen wir uns bewusst sein,
dass uns unser <kommunikatives Gegenuber>, der
Sterbende, unbekannt ist. Wir wissen nicht, was er bei
seinem Schritt in den Tod noch flihlt, denkt, verstehen
und wiinschen kann. Wir wissen nicht, was er erwartet,
was fur ihn nun noch gilt und Geltung hat. Wir wissen
nicht, ob er die Dinge der materiellen Welt, wozu auch
sein Korper zahlt, wirklich loslassen kann. Wir wissen
nicht, ob sich seine Gedanken noch mit dem
undefinierbar <Geistigen> beschaftigen, wozu Begriffe
mit ihrer Bedeutung, die Gedanken, Ideen und Worte,
die Dinge benennen, und dadurch eine Verknlpfung mit
ihnen herstellen kdnnen, gehéren. Wir wissen nicht, ob
er sich noch mit Werten beschattigt, die ihre Geltung
aus dem Geistigen beziehen, das seine Psyche zum
Ausdruck bringt. Das Geistige kann sich tber Worte,
Logik und Begriffe mit der Natur, dem Materiellen,
Technischen, Pragmatischen verknipfen und sich
daher im Laufe der Geschichte verandern. Wir kennen
den aktuellen Standpunkt des Sterbenden zu den
Werten und Dingen, die ihn umgeben, nicht. Wir wissen
auch nicht, ob seine Gedanken noch den Schritt aus
dem <Geistigen der Menschen> zum absoluten, ewigen
und nicht veranderbaren <Geist Gottes> zulassen, dem
<Geist>, der die Erde und den Kosmos erschaffen
haben muss, der absolut, ewig unveradnderbar sein
muss, weil er sonst nicht Gott ware, der nolens volens
der absolute Geist sein muss (siehe: Definition des
Geistes, des Geistigen im Glossar).



Deshalb ist es wichtig aus Erfahrungen und
Beobachtungen Grundlagen zu formulieren, von denen
wir vermuten durfen, dass sie die Art der Gesprache
adaquat begrinden kdnnen. Wir durfen davon ausgehen,
dass die gespurte Wirde des Menschen, die Vorstellung
und das Verstandnis von Sterben und Tod zu den
Grundlagen der Gesprache gehoren. In einem ersten
Kapitel mussen wir daher uber die Grundlage fur
Gesprache reden, damit wir auf die Fragen des
sterbenden Menschen adaquat antworten konnen,
besonders auf Fragen nach dem Wesen Gottes, die zwar
nicht  regelmaBig, jedoch immer wieder in
unterschiedlicher Form gestellt werden.

I. Kapitel: Grundlagen fiir Gesprache mit
Sterbenden.

Alle existentiellen Fragen der Menschen sind irgendwie
formulierte Fragen nach Gott, also Fragen nach der
Ursache, dem Urheber unseres Seins. Der Mensch
kommt ohne erkennbaren Grund ins Leben, sucht den
Sinn seines Daseins, findet ihn nicht und stirbt. Er versteht
nie, was <Leben> ist, was <Leben> von der Materie
unterscheidet, wie die Materie zum <Leben> gekommen
ist und er erfdahrt nie, warum er wieder sterben muss,
warum sein Leben wieder ausgeloscht wird. Seine
Zeugung versteht der Mensch zwar, Leben und Tod kann
er jedoch nur mit Adjektiven und Analogien beschreiben.
Was <Leben> aber ist, wie er dazu gekommen ist, was der
Tod bedeutet, warum er wieder sterben muss, erkennt er
in seinem ganzen Leben nicht. Existentialphilosophen
sagen: Der Mensch wird ins Leben geworfen, sucht den
Sinn seines Daseins, findet ihn nicht und stirbt. Er versteht
nie was <Leben> ist, was Leben von der Materie
unterscheidet, wie Materie zum Leben gekommen ist und



er versteht nie, warum er wieder sterben muss. Sie haben
recht, kbnnen indessen auch nicht erklaren, was das
Leben und das Nichts sind. Ein Philosoph der Neuzeit
nannte Gott <das Nichts>, weil das <Nichts> keine
Grenzen hatund ewig ist. Ewig kann aber nur ein Gott sein,
ein Schépfer aller Dinge.

Zudem ist das Spektrum des Lebens unermesslich reich
und vielschichtig, jede (geistige) Spektralanalyse, oder
Chromatografie konnte es nicht fassen. Wir kbnnen aber
existenzielle Probleme unseres Lebens definieren,
wesentliche Fragen stellen, die oft ohne Antwort bleiben
mussen. Darum bemdht sich der folgende Text.

Als junger Arzt versuchte ich im Sterben der Menschen
noch nach dem Sinn des Lebens zu fragen. Auf der
Suche nach einer Antwort betrachtete und sortierte ich
die Merkmale des Sterbens von 72 Menschen. Ich war
bei ihrem Sterben und ihrem Schritt in den Tod im
Krankenhaus in Tettnang, den beiden
Universitatskliniken Tubingen und Mainz, einem
Akademischen Krankenhaus und Stadtischen Klinikum
in Hannover und im ambulanten sowie privaten Bereich
<dabei>. Wenn ich in meiner Analyse eine Antwort auf
den Sinn des Lebens suchte, kam ich stets an eine
Grenze, die mir sagte, dass die Frage nur subjektiv,
individuell beantwortet werden kann: Den Sinn des
Lebens muss sich jeder Mensch selbst geben, auch
wenn er seine Antwort aus Schriften der Religionen,
oder unterschiedlichen Weltanschauungen ableitet. Der
objektive Sinn bleibt uns indessen immer verborgen,
selbst wenn wir an einen gottgegebenen,
urspringlichen Sinn glauben, der jedoch stets von
Menschen formuliert wurde. In diesem Gestriipp der
Gedanken und Erfahrungen zeigt sich, dass die Frage
nach dem <Wesen des Lebens>, nach dem <Sinn des

10



Lebens> und nach dem <Sinn des Todes> zwangslaufig
auf die Frage nach unserer Ursache (=dem Urheber
unseres Lebens) zurlckverweist, die ihrerseits eine
Reihe weiterer Fragen generiert, beispielweise die
Frage nach der Wirde des Menschen, die Frage nach
dem erlaubten und nicht erlaubten Suizid, nach dem
assistierten Suizid. Diese Fragen waren schon immer
zentrale Fragen der Menschheit, sie bekamen aber als
Folge <der arztlichen Kunst und Forschung in den
Jahren 1950 — 2000 eine neue Dimension, die wir
angesichts der maoglichen Leidensverlangerung vieler
Menschen (leider) nicht mehr vom Tisch wischen
konnen.

Ein weiterer Aspekt des Sterbens ist die Heterogenitat
der Merkmale des Sterbens, die uns keine tragfahige
Systematik an die Hand gibt. Das Sterben ist individuell.
Es wird von vielen Einflissen moderiert. Trotzdem kann
man Kategorien des Sterbens und der Sterbenden
beschreiben; ich werde mich bemihen die Kategorien
beispielhaft anzusprechen, ohne eine Typologie
aufzustellen.

Selbst wenn wir Grundlagen fur den Umgang mit
Sterbenden formulieren kénnen, haben wir ein
Problem. Es ist die Frage nach der Begrundung
ethischen Verhaltens, das auch den Umgang mit
Sterbenden begriinden und beeinflussen kann.

Il. Kapitel: Das Problem:

Alle Fragen beginnen mit der Frage nach Gott, nach
dem Spender des <Lebens>, nach unserer Ursache als
wesentlichste Frage der Menschheitsgeschichte, die nie
eine schliissige Antwort finden wird. Sie muss uns
trotzdem im Text stédndig begleiten. Es ist mii3ig, eine
neutrale Antwort zu suchen und Gott, die Ursache, nicht

11



zu nennen, denn nach dem Kausalitatsprinzip, das wir
in allen Dingen und Vorgé&ngen im Kosmos und im
Leben erkennen kbnnen, muss irgendwer, oder
irgendwas unserer Materie das <Leben> gegeben
haben. Allein beginnt selbst komplexe Materie, wie wir
sie in den Chromosomen, Genen, Enzymen,
Hormonen, Immunkérpern, Membranen und anderen
Proteinen vor uns haben, nicht zu leben. Selbst ihr
raffiniertes Zusammenspiel, das in Steigerung und
Hemmungen von metabolischen und katalytischen
Vorgédngen zu erkennen ist, kann <Leben> zwar
beschreiben, indessen nicht erkldren. Wir nennen
diesen Spiritus rectus, der der Materie, also auch uns,
das <Leben> gab, im deutschen Sprachgebrauch
,GottY, auch wenn viele Denker, Philosophen und
Theologen diesen Begriff bewusst scheuen.

Die Frage nach Gott schlief3t nun nach allgemeinem
Versténdnis auch die Frage nach der Wiirde des
Menschen ein. Diese Frage wird heute wiederum mit
der Frage nach der assistierten, oder gar aktiven
Sterbehilfe, dem Suizid und der Tétung auf Verlangen
verbunden. Tagungen und Kongresse zeigen, dass
diese Fragen heute unweigerlich miteinander verkniipft
werden.

So wie wir keine unbestreitbare Antwort auf die Frage
finden, ob und warum der Mensch eine Wiirde hat, so
finden wir auch keine absolut giiltige Antwort auf die
Frage nach dem Wesen und Sinn Gottes, der <Kraft>,
die den Kosmos, also auch dich und mich, erschuf. Wir
wissen nur, dass Goft nach dem Kausalprinzip
schlichtweg notweniq (=logisch) gedacht werden muss.
Wer jedoch gegen alle verniinftige Wahrnehmung das
Kausalprinzip aller Vorgédnge leugnet, verfangt sich nur
in schematischen Betrachtungen, um Gott zu leugnen,
bietet aber seit Jahrhunderten keine verstehbare,

12



schliissige = logische Alternative an, die Bestand
haben konnte. Ich stelle an den Beginn meiner
Vorlesung nun die Frage nach der Wiirde des
Menschen, denn sie kommt auch im Sterben zum
Ausdruck.

Wenn heute von der Wiirde des Menschen die Rede ist,
dann muss Carlo Schmid erwédhnt werden. Carlo
Schmid, ein Tiibinger Biirger von Geburt an, der nach
dem 2. Weltkrieg in Frankfurt entscheidend am Text des
deutschen Grundgesetztes mitarbeitete und in der Zeit
der franzdsischen Besatzungsmacht in der Tiibinger
Region und im erneut etablierten Stuttgarter
Wiirttemberg eine wesentliche politische und geistige
Rolle spielte, beantwortete uns Studenten die Frage
nach der <unantastbaren Wiirde des Menschen> am
29. Juni 1958 im Audimax der Universitat Tiibingen. Er
argumentierte logisch, also mit Vernunft stringent, dass
das friedliche Zusammenleben der Menschen in
Gesellschaften nur  moglich st wenn  die
Unantastbarkeit der Wiirde des Menschen garantiert ist.

Und wir 19-21-jahrige Studenten erlebten seine
Erkldrung als unbestreitbar und als Sternstunde des
Studiums. Wir meinten mit Respekt etwas Absolutes,
Unbestreitbares gehért zu haben.

Wenige Tage spéter hérten wir indessen in der
Anatomievorlesung, dass die definierte Wiirde des
Lebens der Menschen, wie sie im Grundgesetz
festgeschrieben worden ist, keineswegs Gewissheit,
absolute Gliltigkeit beanspruchen kann, vielmehr den
gesellschatftlichen, philosophischen und
wissenschaftlichen Vorstellungen, Erkenntnissen und
Gefiihlen der Eliten der Zeit unterworfen ist, den Eliten,
die gesellschaftliche Normen ausdenken, formulieren
und dem (ibrigen Teil der Gesellschaft evolutionér, oder
revolutiondr indoktrinieren. Der Professor der Anatomie

13



wies auf die Rassenlehre hin, die schon vor der
praktizierten NS-Ideologie, bereits im 18. und 19.
Jahrhundert philosophisch mit Bezug auf Darwin und
den Darwinismus besonders vom franzésischen
Philosophen Gobineaus propagiert worden sei. Er
erklarte, dass die Rassenlehre ebenso begriindbar,
oder unbegriindbar sei, wie die Wiirde des Menschen,
die als unantastbar ins Grundgesetz geschrieben
worden ist. Ginter Miiller, ein Dozent der Tiibinger
Pathologie, spéter Professor fiir Pathologie in Chur, mit
dem ich wissenschaftlich und freundschaftlich
zusammengearbeitet habe, verkniipfte die Aussagen
Carlo Schmid’s, dessen Rede er sich auch angehért
hatte, geschickt mit der Existentialphilosophie, die eine
kleine Gruppe von Studenten und auch mich dazu
veranlasste, gierig die Werke Albert Camus™ zu lesen.
Wir hatten die Spontanitéat der Pubertat, die immer mit
einer Dosis emotionaler Kritiklosigkeit verbunden ist,
noch nicht vollstandig abgeschlittelt und begeisterten
uns fiir die Aussagen Carlo Schmid’s ebenso wie fiir die
Existentialphilosophie Albert Camus’, lehnten jedoch
die Rassenlehre, die zu den grausamen Taten der NS-
Ideologie gefiihrt hatten, geflihlsméaBig und zugleich
rational rigoros ab.

Als wir dann noch von den rassenpolitischen
Forschungen des Tlibinger Anthropologen und SS-
Wissenschaftlers Hans Fleischhacker hérten, der mit
<Handabdriicken von Juden> aus dem Ghetto
Litzmannstadt die Rassenlehre neu begriindete, war
unsere Stellungnahme zugunsten der Aussagen von
Carlo Schmid eindeutig. Die Bedeutung seiner
Erkldrungen wurde noch unterstrichen, als bekannt
wurde, dass Fleischhacker an der Selektion der
Héftlinge in Ausschwitz mitgewirkt hatte und somit fiir
den Tod vieler Juden mitverantwortlich war. Nach dem
Krieg wurde ihm trotzdem der Titel <Professor>
verliehen. Man muss den Verdacht haben, dass auch

14



die neuen Leistungstrdger der Universitédt, die oft
selbsternannten sog. Eliten noch immer von der NS-
Ideologie (iberzeugt waren. Flir uns Studenten war die
Wiirde des Menschen fortan emotional und rational
L unantastbar”, den Sozial-Darwinismus, wie ihm
manche Philosophen, Soziologen und selbst Biologen
aus Darwins genialen Erkenntnissen ableiteten, die
Rassenlehre und NS-Ideologie lehnten wir ab. Unsere
Stellungsnahmen lieBen keine Ausnahme mehr zu.
Carlo Schmid war unser geistiger Flihrer geworden.

In_einer nicht ganz emotionslosen Diskussion des
Vortrags eines wortgewaltigen exponierten Gast-
Juristen, der den Hinweis enthielt, dass es
mdéglicherweise  im  gesellschaftlichen  Konsens
Ausnahmen geben kbnnte, erklérte ich, von Natur aus
eigentlich scheu, im vollen Hérsaal des Audimax
unerschrocken, dass es ,nie und nimmer Ausnahmen
geben kbnne, dass selbst der unappetitlichste Mensch,
auch der Mensch mit einem grésslichen, satanisch ins
Unmenschliche verzerrte Gesicht Wiirde habe“. Ich
bekam Applaus jedoch als ,Kennzeichen fiir das
herrschende, jedoch fehlgeleitete Verstédndnis® und liel3
es mit dem Hinweis nicht gelten, dass andere
Gesellschaften, andere Vélker und viele intellektuelle
gesellschatftliche Gruppen anders dédchten und schon
Martin Luther gesagt habe, dass man Menschen mit
entstellenden, nicht mehr die  menschlichen
Gesichtsziige tragenden Behinderungen ,erséufen”
solle. Die Hilflosigkeit, mit der ich meine These
verteidigen wollte und die Suche nach einer handfesten
Begriindung fiihrten mich zu dem Argument des
gemeinsamen Schépfer-Gottes, der Causa eternalis,
der die gewollte Existenz jedes Menschen unabhéngig
von seinen Kérperlichen und geistigen Merkmalen
begriinden sollte. Der Jurist liel8 diese Argumentation
nicht gelten und wollte von mir eine ,religionsneutrale
Begriindung* fiir die Wiirde des Menschen héren. ,Der

15



Idiot ist genau so viel Wert und hat dieselben Rechte,
wie das Genie®, sagt ein erregter
Diskussionsteilnehmer, der mir zu Hilfe kommen wollte.
Ein anderer Hérer ergénzte, dass es ,keine religionfreie
Begriindung fiir die Wiirde des Menschen® gibt, weil
Jjede Begriindung von den Urspriingen des Menschen
ausgehen miisse und diese Urspriinge, die Ursachen
des Menschen, Folge eines schoépferischen Aktes
seien. Und ein dritter Diskutant meinte, dass alle
Aussagen zur Wiirde des Menschen ,nur der
weltanschaulichen Position des Menschen entspringen
kénnen®. Mir wurde in diesem Disput bald klar, dass
mein Argument, das die Wiirde jedes Menschen vom
gemeinsamen Schépfer-Gott her begriinden sollte, auf
wackeligen Beinen stand, weil Gott und unsere Herkunft
von ihm nicht beweisbar ist, keine Gewissheit
beanspruchen kann, als Argument offensichtlich trotz
Kausalitdt unbrauchbar ist.

Wir suchen, aber wir finden Gott nicht, wir bleiben ohne
Gewissheit, obwohl wir eine materielose Ursache
unseres Lebens vernliinftigerweise annehmen mdissen.
Jede Materie, jedes Atom dieser Erde kann nur die
Folge eines materiefreien, geistiges, transzendenten
<Akteurs> sein. Das war die Erkenntnis, die ich zum
ersten Mal in meinem Leben gequélt splirte.

Mir wurde nie deutlicher bewusst, dass alles, aber auch
gar alles, was wir liber Gott wissen, dass alle unsere
Aussagen zu einem ethischen Verhalten der Menschen
nur relativ sind. Alle unsere Erkenntnisse lber das
Transzendentale und das ethische Verhalten sind von
Menschen definiert worden, haben also nur relative,
keine  absolute  Giiltigkeit, selbst wenn sie
mehrheitsfdhig und auch logisch belegbar sind. Alles,
was uns das AT (=Altes Testament der Bibel) zur Frage
nach Gott und zur <gottgegebenen Wiirde von

16



Menschen sagen kann, sind Aussagen von Menschen.
Und wenn die Propheten des AT behaupten, Gott habe
durch sie gesprochen, dann mag das wahr sein, aber
gewiss ist nur, dass es Menschen waren, welche die
Weisheit gesprochen und aufgeschrieben haben. lhre
Aussagen bleiben daher relativ, haben keine absolute
Gewissheit. Der Hinweis, dass Moses den Dekalog als
verbindlichen Kodex fiir das friedliche Zusammenleben
der Menschen von Gott empfangen habe, ist eine
schéne Geschichte, vielleicht sogar eine interessante
lllusion, aber Gewissheit haben wir nicht, obwohl der
Hinweis keine logische Liicke aufweist.

Dasselbe Urteil gilt auch fir ein Argument, das
Beftirworter des Suizids, der erlaubt sei, wenn das
Leben unertrdglich geworden ist, aus dem AT
entnehmen. Das immer wieder gedullerte Argument
aus dem AT sagt, dass schon Kénig Saul seinen
Waffentrdger nach einem  verlorenen  Kampf
aufgefordert habe, ihn zu téten, weil ihm die Wiirde, die
er von Gott erhalten habe, wichtiger sei als sein Leben.
Dieses Argument aus dem AT taugt auch nicht fir die
Begriindung, dass Gott den Suizid unter bestimmten
Bedingungen rechtfertigt. Und andere schliissige
Argumente fiir den erlaubten Suizid sind im AT, auch
wenn es grausame Geschichten erzahlt, nicht zu finden.

In gleicher Weise miissen wir nolens volens auch die
Aussagen des NT (=Neues Testament der Bibel)
betrachten, auch wenn Apostel und Evangelisten,
Paulus und sogar Augustinus, sowie Thomas von Aquin
und Papst Benedikt XVI (berzeugt auf <Jesus Worte>
hinwiesen. Es sind und bleiben relative Aussagen von
Menschen, die keine Wahrheit, keine Gewissheit
beanspruchen kénnen, selbst wenn sie einem logischen
Ductus folgen. Wir wissen auch nicht mit Gewissheit,
welche Worte Jesus wirklich gesprochen hat. Jesus

17



bleibt bis in seinen Tod <kryptorch>. Er schrieb uns
nichts auf, weder (ber sich, noch (ber Goftt. Er
Uberliefert uns nichts Authentisches lber das Wesen
Gottes. Er sorgte griindlich dafiir, dass Gott und er in
der Transzendenz verborgen bleiben.

In diesem Zusammenhang méchte ich jedoch darauf
hinweisen, dass die Existenz <Jesus> historisch
bewiesen ist und besonders vom Geschichtsschreiber
Flavius Josephus, der die Geschichte seiner Zeit fiir die
Roémer und Juden akribisch aufgeschrieben hat, auch
historisch bestétigte Splitter des Lebens Jesus berichtet
werden. Flavius Josephus spricht von einem
Laullergewbhnlichen Mann“ mit Féhigkeiten, die das
,Mall des Menschen® (ibertreffen. Er weildt auf die
<Wundertétigkeit> Jesus hin. ,die ein Mensch nicht
vollbringen kann*.

Welche Irritationen und Diskussionen um das Leben
und die Aufgabe Jesus und besonders um die Existenz
des christlich definierten Gott auftreten kénnen, kann
eine Geschichte der Zeit erzéhlen: Ich erinnere mich
noch mit Gadnsehaut an die hilflose Situation Joseph
Ratzingers, den angesehenen  Professor der
katholischen Fakultat der Universitét Tiibingen und
spéteren Papst Benedikt, als ihn seine langhaarigen,
bértigen und ungewaschenen Studenten wéhrend einer
Vorlesung lber ein Thema aus der Dogmatik 1968
derart mit Fragen zur <Gewissheit der Existenz Gottes>
attackierten, dass er sichtbar der Verzweiflung nahe den
Hérsaal unter dem pébelhaften Geldchter der
Studenten verlie8. Der ehrliche und tief im Glauben
verankerte Mann, der den atheistischen Gedanken
seiner Studenten nicht folgen konnte, oder wollte, tat mir
damals leid. Er verstand nicht, dass Theologiestudenten
am dogmatisch definierten Gott und Jesus zweifeln
konnten. Flir ihn hatten die dogmatischen Definitionen

18



Gewissheit. Hétte er den Talar ausgezogen, die
Hemdsérmel hochgekrempelt, sich wie Kiing zu den
Studenten auf einen Tisch gesetzt, die Beine breit auf
einen Stuhl gestellt und seine Dogmatiken Dogmatiken
sein lassen, dann hétte er die Studenten fiir sich
einnehmen kdénnen. Seine Studenten wollten seinen
dogmatischen, theologischen Erklérungen, von denen
er fest liberzeugt war, jedoch nicht folgen. Sie
attackierten den Professor riipelhaft und unverschamt.
Mir, einem Gast-Zuhérer, gingen damals endqliltig die
Augen auf und ich erkannte enttduscht, dass sich
Theologen in solchen Fragen nur auf die Weisheit des
AT und des NT beziehen, aber keine Gewissheit
mitliefern kénnen. Damals wurde mir bewusst in
welchem briichigen Rahmen Relativitat wir leben und
glauben miissen, selbst wenn die meisten Aussagen
des AT und NT, einschlieSlich der Aussagen der
Kirchenvéter und der Theologen vernlinftig sind.
Menschliche Vernunft reicht aber nicht aus, um
Gewissheit und absolute Erkenntnisse an der Grenze
zur Transzendenz, die Blaise Pascal noch <die
Metaphysik> nennt, zu bestétigen. Darauf miissen
Theologieprofessoren in lhren Vorlesungen und
Priester in ihren Predigten strikt hinweisen, auch wenn
sie sich unabléssig wiederholen wiirden. Alliterationen
sind zwar banal, aber sie kénnen Wirkung erreichen.
Theologiestudenten und Gottesdienstbesucher wiirden
dann zwar hartnéckig auf die Relativitdt der Aussagen
hinweisen, aber sie kbnnten sie besser versiehen, weil
sie <Glaubenswahrheiten> als Glauben, nicht als
Wissen erkennen kénnten. Sie wiirden viel besser
verstehen, dass alles, was aus dem transzendentalen
Glauben, aus unseren Gefiihlen und unserer Psyche
kommt, selbst wenn wir rational erkennen, dass das
Geglaubte keine logischen Liicken aufweist, keine
Gewissheit beanspruchen kann. Sie wiirden verstehen,
dass die <Glaubenswahrheit>, die uns das AT und NT
vermitteln wollen, einschliel3lich der darin enthaltenen

19



sogenannten <Worte Jesus>, fiir die wir keinen Beleg
haben, keine Gewissheit beanspruchen kénnen und nur
Aussagen von Menschen sind, also den Gefiihlen und
dem Denken der Menschen unterworfen sind. Da sie
dem unsteten Willen der Menschen unterworfen sind,
kbnnen sie nicht stabil sein, keine Gewissheit und
Wahrheit predigen.

Nach diesen grundsatzlichen Gedanken zum <Leben>
des Menschen, der Beziehung zu seiner Ursache und
seiner Verursachung, damit auch zu seiner Wiirde bis in
den Tod und Uber den Tod hinaus, komme ich zurlick
zu seinem Sterben, das Inhalt des Auftrags der
Vorlesungsreihe ist. Ich stelle an den Beginn ein paar
Worte zur <Kunst> des Sterbens, der Ars Moriendi“

lll. Kapitel: Die Ars Moriendi

Es geht in dieser Vorlesungsreihe um die Begegnung
mit sterbenden Menschen. In friheren Hospiz-
bewegungen, die aus Barmherzigkeit entstanden und
Vorlaufer der Krankenhauser und Klinika sind, wurde
die Ars Moriendi in Kloster gelehrt und in Rollenspielen
auch eingelbt.

<Ars Moriendi> ist ein schoner Begriff, ein abstrakter
Begriff, der Klarheit in das <unverstandliche>,
<unermessliche> <unvorstellbare> Phanomen des
Sterbens bringen sollte. In Romanen und Filmen, die
das Sterben zum Gegenstand ihrer Darstellungen
machen und Titelhelden sogar als Menschen
darstellen, die eine todbringende Diagnose erfahren
und zu wissenschaftlichen Forschern des
Sterbevorgangs stilisieren, kommt aufmerksamen
Menschen Widersprichlichkeit zum Ausdruck: Das
Sterben wird einerseits poetisch Uiberhoht, als schon,
erldsend, befreiend, schlieBlich sogar als sinnvolle

20



Erfahrung und Bilanz des Lebens beschrieben,
andererseits als grausame, sinnlose, unverstandliche
Zerstorung des Lebens und der Beziehungen
dargestellt.

Es kommt auf die Erfahrungen und die religidse
Grundstimmung des <Berichterstatters> an, wie er
Sterben und Tod begreift und darstellt.

Ein _erstes Beispiel: Ein sterbender Priester, der im
Alter und in seiner Krankheit vom Klerus seines Bistums
.im Stich gelassen wurde®, sagte mir wenige Stunden
vor seinem Tod: ,Ich kann das <Unbegreifliche> nicht
begreifen, ich erkenne keinen Sinn im Sterben®.

Ich konnte ihn in seiner Verzweiflung nur darauf
hinweisen, dass auch Jesus Christus am Kreuz gerufen
haben soll: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen?”. Ich hoffte, dass er diesen Hinweis
begreifen kann. Ich tauschte mich, alle Aussagen, die
religiése Inhalte hatten vermitteln sollen, konnten seine
Zweifel und Angste nicht mindern. Er starb in unserem
Gesprach mitten in einem Satz, der sein letzter Satz
sein sollte. Plétzlich schloss er die Augen und dicke
Tranen perlten Uber seine Wangen, die von seinen
Nasenwurzeln und Ohrmuscheln aufgefangen wurden.
Seine letzte Aktion war <unspektakuldr>, ohne
erkennbare physiologische Zeichen eines
Todeskampfes. (Vielleicht starb er sinnlos in einen uns
nicht wahrnehmbaren Sinn).

Was ist es nun, was Sterbenden Angst macht?
Sofern Sterbende, bei deren Sterben ich anwesend war,
noch sprechen konnten, driickten sie aus, dass es die
Furcht vor dem Verlust ihres eigenen Korpers, der
Verlust von Angehdrigen, von Allem was ihnen lieb und
teuer war, ist. Ein sterbender 62-jahriger Mann brachte
diesen Verlust auf den Punkt. Er sagte sehr enttduscht
vom Leben wort-wortlich: ,Der Tod zerstort brutal alle

21



Zuneigungen und alle Liebe zu Menschen®. Sogar
tiefreligiose Menschen unterschiedlicher
Glaubensrichtungen, die in ihrem Leben fest an ein
Weiterleben nach dem Tod glaubten, quélen sich in
ihrem Sterben mit der Vorstellung, Angehdrige und
geliebte Menschen nie wieder zusehen, sie also absolut
zu verlieren.

Zur Angst vor dem Verlust_kommt noch die Angst, am
Ende doch noch unertragliche Schmerzen und
seelische Qualen erleiden zu mussen.

Und eine dritte Angst ist die Furcht vor qualenden
Strafen fur Unterlassenes, Versaumtes, fur Stiinden, die
das Leben zwar angenehm machten, jedoch das
Sterben belasten. Im Sterben meldet sich nun das
Gewissen und damit die Einsicht, Versdumtes nicht
mehr gut machen zu kénnen. Der Volksmund pragte
daflir den Begriff <Gewissensbisse>.

Der Abschied von irdischen Errungenschaften und
Angehorigen fallt vielen Menschen sehr schwer; sie
kénnen und wollen nicht loslassen, weder vom eigenen
Korper noch von Angehorigen und Besitz.

Die Ars Moriendi hat noch einen weiteren Aspekt: Viele
Menschen sterben nicht auf einen Schlag, ihre Organe
verlieren in zunehmendem und unterschiedlichem Maf}
ihre Funktionen. Diese splrbaren Verluste bereiten
besonders schwere Schmerzen, welche Menschen
noch bewusst wahrnehmen. Angesichts eines langen,
sich hinziehenden Sterbens, werden sie sich bewusst,
dass ihr Leiden schon seit langer Zeit qualend,
schmerzhaft begann und sie sogar flr ihr Leiden selbst
verantwortlich sind. Eine sterbende 58- jahrige Frau, die
keine Party, keinen Tanz, keine Reise in ferne Lander
auslassen konnte, starke Raucherin war, Spirituosen

22



nicht verschmahte und in 20 Jahren mit vier
verschiedenen Mannern zusammen lebte, von denen
sie sich nach kurzen Episoden wieder trennte, sagte
wort-wortlich: ,Ich bin fir meine Leiden und mein friihes
Sterben selbst verantwortlich, denn ich habe ein
miserables, sindhaftes Leben gefihrt. Jetzt schmerzen
meine Gelenke und Muskeln, jetzt fallt mir das Atmen
schwer, jetzt findet mein Herz keinen ruhigen Rhythmus
mehr, der Puls stolpert, Askese war flr mich
Dummbheit. Jetzt kann mir nur noch ein gutiger Gott
helfen“. Sie hatte ihren Verschleils durch ein wildes
Leben zu spat begriffen und hoffte wegen ihrer
Schmerzen und ihrer Invaliditat auf einen raschen Tod.
Andere Patienten kénnen sich mit ihrem Verlust der
Vitalitat und ihrem stiickweisen Sterben ebenfalls nicht
arrangieren. Sie klagen Uber das schlechte Horen, tber
die Muihen beim Wasserlassen und bei der
Stuhlentleerung, Uber schlechte Verdauung und tben
an ihrer Behandlung in der Klinik harte Kritik. Sie kdnnen
sich nicht damit trésten, dass Beethoven seine besten
Werke komponierte, als er bereits taub war, sie klagen
Uber das schlechte Sehen, Uber die Unfahigkeit
Kleingedrucktes lesen und Details auf Gemalden und
Fotografien erkennen zu kbénnen. Sie spuren, dass ihr
Gehirn Stlick fir Stick Wissen verliert. Sie wissen
plétzlich nicht mehr, dass die Magersucht Anorexia
nervosa und das falschgewickelte Protein, das fir die
Alzheimer® sche Erkrankung verantwortlich gemacht
wird, Amyloid heif3t. (Dieses Beispiel erwahne ich, weil
ich einen Internisten als Patienten betreuen musste, der
von einem auf den anderen Tag sein medizinisches
Wissen verlor). Kurzum: Die Organe werden bei
manchen Menschen in einem mehr oder weniger langen
Prozess zerstort, der Korper stirbt allmahlich.

Es gibt auch Patienten, die wegen Versaumnissen,
Gewissensbissen und Sinden am Ende ihres Lebens
ihr Leben aufrollen, sogar demonstrieren wollen. |hr

23



Gewissen drangt sie, dem <Unerledigten>, das bisher
nur am Rande ihres Lebens eine Rolle spielte, eine
Bedeutung zu geben, darlber sprechen zu durfen. Sie
lassen damit erkennen, dass sie mit ihrem Leben noch
nicht abschlielen kénnen.

Ein _zweites Beispiel: Ein 72 Jahre alter,
hochintelligenter, bewusst ledig gebliebener
geisteswissenschaftlich orientierter Akademiker,
der in seinem Leben nach eigenen Worten ,nichts
von Religion wissen wollte, sich nur mit seinen
literarischen Studien Uber die Werke Hoélderlins,
Goethes und Gorkis, seinen Weltreisen, vielen
Frauen und dem Gelderwerb beschaftigte®, stellte
mir im kalten Schweild des nahen Todes und der
existentiellen Angst vor dem Tod die Frage: ,Wo ist
Gott jetzt, wie soil ich ihn finden, wo und wie kann
ich mit ihm sprechen, wer ist Gott?“ Es sind Fragen,
die mit weltlichem Verstéandnis formuliert wurden,
nicht mit religiosem Geist.

Als junger, im Umgang mit sterbenden Menschen
gewiss noch unerfahrener Arzt, der als Student in
Nachtdiensten in verschiedenen Kliniken zwar
schon mehrfach mit Sterbenden konfrontiert
worden war, versuchte ich ihm seine Frage mit
meinem Wissen zu beantworten, das die Summe
der religiosen Erziehung durch meine Eltern, durch
den Religionsunterricht , durch Gottesdienste und
des in Buchern Angelesenen zu beantworten. Der
sterbende Mann horte mir auch eine Weile
aufmerksam zu, nestelte dann aber unruhig an den
Bettzipfeln herum und mahlte horbar mit seinen
Kiefern. Nach einer Weile brach er meinen
theologischen Monolog abrupt ab und stellte die
Gretchenfrage, ob ich Gewissheit habe, ob meine

24



Aussagen auch wahr seien. Ich musste ihm sagen,
dass meine Aussagen nur relativ wahr sind, dass
sie der Bibel und den Interpretationen des
Augustinus sowie des Mathematikers Blaise
Pascal enthommen sind. Dann wollte er noch
wissen, was Jesus zum Sterben und zu einem
<Weiterleben nach dem Tod> gesagt hat. Auch
diese Frage konnte ich nur mit dem Hinweis
beantworten, dass wir alles, was wir Uber Jesus
Verkundigung wissen, nicht direkt von Jesus selbst
stammt, weil er uns nichts aufgeschrieben hat,
vielmehr die Aussagen von den Evangelisten und
von den Aposteln sowie den Menschen der Zeit
berichtet wurde. Sie sind also weder authentisch,
noch horten wir sie von Jesus selbst. Wir missen
sie glauben, weil sie logisch sind, haben trotzdem
aber keine Gewissheit. Jesus bleibt flur uns
<verborgen>. Jetzt war mein Patient sichtbar
verzweifelt, wurde sehr unruhig und rief mit lauter
Stimme in den Raum: ,Was soll ich denn tun“? Es
war der verzweifelte Schrei der Realitat. Ich gab
ihm zunachst keine Antwort, nahm jedoch seine
Hand in meine Hand, wischte ihm den Schweil3 von
der Stirn und sagte: ,Rede jetzt mit deinem
Gewissen®. Er schaute mich mit weit aufgesperrten
Augen wenige Sekunden an, schloss die Augen:
Und starb. Er umfasste im Sterben meine Hand
immer enger, als ob er auf seinem Weg in die
Transzendenz nicht allein sein wollte, eine Stutze
brauchte. Ich weild nicht, ob er in der Gewissheit
starb, die er suchte, ich weil3 nicht, ob er sie in den
letzten Sekunden seines Lebens noch gefunden
hat. Ich weil3 nicht, ob ihm mein Monolog noch
geholfen hat. Ich sah nur, wie sich sein
angstverzerrtes Gesicht allmahlich entspannte und

25



sich ein schamhaftes Lacheln von der Stirn Uber die
Wangen ausbreitete. Der straff hinter einem grau
gewordenen Nietzsche-Bart versteckte schmale
Mund formte sich ebenfalls zu einem entspannten
Streifen Uber dem Kinn und seinen schon weil}
gewordenen Lippen. Mein Eindruck war, dass er
friedlich in eine Gewissheit starb. Ich kann mich
tauschen, aber ich wunschte dem Mann, als ich
nach rund zehn Minuten seine Hand losliel3, dass
er nach einer kurzen Gewissenserforschung einen
friedlichen Tod in der Gewissheit Uber Gott, seinen
Schdépfer gefunden hatte.

Sein Verhalten im Sterben wird wahrscheinlich
deutlicher, wenn man seine Biografie kennt, die er
mir an einem Samstag-Abend, 7 Tage vor seinem
Tod berichtete. Er begann seinen Hinweis auf sein
Leben mit einem Versprechen, einem Professor in
der geisteswissenschaftlichen Fakultat nach
seinem Tod drei biogaphische Bucher zu
Uberreichen, denn ich sei der einzige Mensch, der
von ihm als lebender Mensch seine Biografie
erfahren darf.

Seine Geschichte: Der Mann kam nach dem Ersten
Weltkrieg im russischen Weschenskaja als Sohn
eines sowjetischen Technischen Offiziers zur Welt.
Dieser technokratische Offizier bildete in Rostow,
einem Militarlager nahe der Stadt Rostow am Don
junge Soldaten als Panzergrenadiere aus. In einer
Nacht, in der viel Wodka durch die Kehlen der
Soldaten geflossen war, erschoss sein Vater einen
Sowjet-General seiner Armee im Streit, weil sich
der General an seiner Frau vergriffen hatte. Der
Offizier hatte die Beiden in flagranti ertappt. Dem

26



Offizier blieb nach dem todlichen Schuss nichts
anderes Ubrig, als sofort in die nahen Berge zu
fliehen. Das vierjahrige Kind hatte nun seinen Vater
verloren, er sah ihn nie wieder. Schlimmer als
dieser Verlust war aber, dass er nun den Makel
tragen musste, <der Sohn des Morders> zu sein.
Standig wurde er so genannt und es gab keine
Moglichkeit diesen Makel loszuwerden. In der
Schule, nach der Schule, auf Spielplatzen und in
Ferienlagern war er <der Sohn des Morders>.

Die Mutter, die im Militarlager Kochin war, nahm
sich nach vier Jahren das Leben, weil sie <als Frau
des Morders> von den Offizieren und Soldaten
standig brutal vergewaltigt wurde. Sie war Freiwild
und wurde geschunden. |hr Sohn kam nach dem
Tod der Mutter in ein Heim fur Eltern-lose “Kinder.
Als er 12 Jahre alt war, fing er an, auf Landkarten,
die ihm zugangig waren, die Geografie der
westlichen Staaten zu studieren. Eine Frau des
Heims hatte ihm auch gezeigt, welche Staaten im
Westen vom Heim waren. Er schrieb sich diese
Informationen auf und zeichnete sich eine
Landkarte. Kaum zwolf Jahre alt entschloss er sich
zu fliehen. Sein Fluchtweg flhrte ihn Uber die
Ukraine und die Staaten des Balkans bis nach
Osterreich. Fiir diesen Fluchtweg brauchte er rund
ein halbes Jahr. Oft musste er sich viele Stunden
vor Polizisten, Soldaten, Landstreichern,
Padophilen und Bauern verstecken, aber er
schaffte den Weg bis zur 6sterreichischen Grenze.
An der Osterreichischen Grenze bekam er zum
ersten Mal Schwierigkeiten. Er wurde von einem
Grenzsoldaten gefangen genommen, kontrolliert
und nach ein paar Tagen einem Osterreichischen
katholischen Pfarrer ubergeben, der sich um eltern-

27



lose Kinder kimmerte. Der <Sohn des Morders>
kam als sechstes Kind in diese <Familie>.Obwohl
er kein Wort deutsch sprechen und verstehen
konnte, obwohl er seinen Vater und spater auch
seine Mutter verloren hatte, obwohl er ganz alleine
in dieser fremden Welt lebte, flhlte er sich in dieser
Familie wohl. Niemand kannte seine Geschichte.
Wenn er auf sie angesprochen wurde, schwieg er
beharrlich. (spater berichtete er mir, dass er seine
Vergangenheit ganz bewusst verdrangte, sie war
nicht mehr seine Gegenwart, die ihn fast getotet
hatte. Aber, so sagte er, ,was vorbei, was
vergangen ist, hat keine Gewalt mehr Gber mich®).
Seine fruhere Gegenwart war endgultig seine
Vergangenheit. Nach dieser Philosophie muss er
gelebt haben, auch wenn wir sie nicht zu unserer
eigenen Philosophie machen wollen.

Der Pfarrer erkannte sehr rasch die Intelligenz
dieses Buben, der sich probliemlos mit den anderen
funf Buben verstand und auch in der Schule
zurechtkam. Er lernte das dOsterreichische deutsch
binnen eines halben Jahres und kam auch im
Lateinunterricht, den ihm der Pfarrer gab, schnell
voran. An den Abenden und am Sonntag, wenn
FuBballspielen nicht mehr im Programm stand, las
er, was er aus der Bibliothek des Pfarrers
entnehmen durfte. Literatur wurde seine neue
<Heimat>.

Nach dem Maturum studierte er auf Kosten des
Pfarrers in Wien <Germanistik> und <Philosophie>
und konnte dieses  Studium  rechtzeitig
abschliel3en, bevor der Pfarrer starb.

28



Nun hatte er zum zweiten Mal sein Zuhause (nicht
seine Heimat) verloren. Es war eine schmerzhafte
Zasur. Aber, die Haushalterin verschaffte ihm einen
Vertrag in einem Verlag, spater wurde er
Angestellter der Universitatsbibliothek. Dort wurde
ein Germanistikprofessor auf ihn aufmerksam, der
ihn als wissenschaftlichen Mitarbeiter in sein
Seminar holte. Dort erwachte seine Liebe zur Lyrik
Holderlins, Goethes, Lenaus. Zum knappen Salar
addierte er seine Einkunfte als zeitweiliger Lektor
eines Verlags und Ubersetzte Blcher Gorkis fur
seinen Professor.

Uber seine Vergangenheit sprach er nie und mit
keinem Menschen. Ich war offensichtlich der
Einzige, dem er sich im Sterben anvertraute. Ich
erfuhr in diesem Gesprach auch von einer
Vergewaltigung, die er begangen hatte, als er mir
die Frage stellte, ob eine Vergewaltigung Sitnde
sei. So wurde ich unwillkirlich zu seinem
Beichtvater. Trotz dieser Vergewaltigung, fur die er
sich schamte und echte Reue empfand, ging er mit
seinen spateren akademischen Mitarbeiterinnen
nicht <zimperlich> um. Er entschuldigte sein
,machtvolles® Bedurfnis nach Erotik und Sexualitat
jedoch mit seiner ,russischen Seele, wo
Vergewaltigung keine Sinde sei. Eine schéne
Doktorandin, die von ihm abhangig wurde, und
jahrelang seine ,Gesellin® war, hatte er beinahe
geheiratet, jedoch wollte er seine Freiheiten einer
Ehe nicht opfern.

Wie sollen wir uns an der Seite eines
sterbenden Menschen verhalten? Ich stellte in
dieser Vorlesung das <unspektakulare> Sterben in

29



den Mittelpunkt der Betrachtung, wozu auch
gehort, dass die Patienten noch ansprechbar sind.

Wenn wir, aus welchen Grinden auch immer,
letzte Minuten vor dem Tod mit einem sterbenden
Menschen verbringen, dann hilft uns kein fertiges,
allgemein praktikables Konzept und keine auf das
Individuum hin konzipierte Empfehlung zu einem
adaquaten Verhalten. Das Sterben eines
Menschen ist zwar von gleichartigen Merkmalen
gepragt, aber jeder Mensch muss trotzdem allein,
individuell, nie gewiss absehbar, sterben. Im
Sterben (definiert als Prozess, bis zum Schritt aus
dem Leben in den Tod) konnen wir ihm noch
beistehen, durch den Tod (= definiert als das
transzendente Geschehen nach dem Schritt aus
dem Leben) muss er indessen allein gehen.

Trotz dieses Hinweises ist es eine Hilfe, wenn ein
Sterbebegleiter wenigstens das Alter des Patienten
weil}, seine Biografie erfahrt, die guten und bosen
Seiten seines Lebens kennt und versteht, seine
schonen und schlechten Ereignisse berichtet
bekommt, wenn er seine Bildung und
Ausdrucksweise, seine religiose oder
philosophische Grundhaltung versteht, seine
Lebensplanung und nicht erreichbaren Ziele erfahrt
und seine Angste am Ende seines Lebens
einschatzen kann.

Besonders wichtig, aber nur selten realisierbar ist,
dass der Sterbebegleiter Uber die emotionalen
Reaktionen des Sterbenden Bescheid weild. Ich
erwahne pars pro toto einige Neigungen von
Patienten, die oft Unstimmigkeiten zwischen dem
klinischen Personal und Patienten auslésten: Das
Misstrauen, die Neigung zur Verbitterung, zu

30



Wutausbrichen, zur Skepsis, zum Wittern von
Falschheit, obwohl dem Patienten Hilfe angeboten
wurde. Diese Erfahrungen veranlassen mich zur
Aussage, dass sich jede Sterbebegleitung
zunachst in einem unbekannten Terrain abspielt.
Die Reaktionen des Sterbebegleiters sollten
deshalb intuitiv. aus dem Augenblick heraus
entspringen.

Aus meiner Erfahrung kdnnen trotzdem wenigstens
drei Richtlinien fur den Umgang mit einem
Sterbenden empfohlen werden. (1.) Wenn vom
Patienten Fragen gestellt werden, dann sollen sie
ehrlich beantwortet werden. Ligen haben jetzt
keinen Platz mehr. (2.) In der Regel sollen
Sterbebegleiter, wer immer es sein mag, keine
Fragen mehr stellen, sondern abwarten, ob vom
Patienten Fragen gestellt werden. Kreuzverhore
und moralischer Tadel haben nun ebenfalls keinen
Platz mehr. (3.) Fast jeder Sterbende mochte in
den letzten paar Minuten vor dem Tod Ruhe haben,
in Stille sterben durfen. Jeder Larm, jedes
Gerausch, jedes Flustern, jeder Telefonanruf, jede
Hektik, jedes Fotografieren, jede
Menschenansammlung sollte ausgeschlossen
sein, selbst das Kommen eines Priesters und
gemurmelte Gebete kdnnen stéren. Stéren kann
auch die nicht-verlangte verbale Kommunikation.
Ein einziger Sterbebegleiter genlgt in den letzten
Minuten. Wenn madglich, sollte die intimste
Vertrauensperson die Sterbebegleitung
ubernehmen.

Sie muss keine trostenden Worte finden, sondern
die Hand des Sterbenden halten, ihm den kalten

31



Schweild von der Stirn und den Speichel vom Mund
wischen, Fragen beantworten, wenn sie gestellt
werden. Der Sterbende spurt dann, dass er nicht
allein gelassen wird und die Verantwortung fur den
Ballast des Alltags allmahlich Vergangenheit wird.
Umgeben von spurbarer Zuwendung kann er oder
sie ihn dann in Ruhe in den Tod begleiten. Die
meisten Sterbenden, bei dessen Tod ich anwesend
war, gingen auf dies Weise unspektakular in ihren
Tod; sie stellten gar keine Fragen mehr,
kommunizierten bestenfalls nur noch mit stillen
Blicken, meistens mit geschlossenen Augen.

Ich erlebte, dass Sterbenden oft die Frage gestellt
wird, ,Wie geht es dir*? Diese Frage mag nach
einer Operation bei klinischen -Visiten angebracht
sein, am Bett eines Sterbenden ist sie jedoch
unangebracht. Wir wissen doch, dass er dabei ist,
alles, gar alles zu verlieren.

In &hnlicher Weise sind Fragen nach dem Ort von
Schmerzen, Fragen nach Winschen oder
bedrickenden Erlebnissen, nach notwendiger Hilfe
unangebracht, sofern die Fragen nicht vom
Patienten gestellt werden. Sterbende kdnnen sich
ohnehin nur noch selten prazise ausdrucken. Jetzt
ist der intuitive, adaquate menschliche Blick des
Arztes, der Schwester oder des Pflegers gefragt,
die sich ihre Antworten aus der Beobachtung a-
verbal, still, selbst geben mussen. Dieser Blick
muss auch erfassen, ob der Patient vom Rest
seines Lebens angewidert wird, dass er sich selbst
nicht mehr mag. Eine Patientin sagte mir: ,Ich kann
mich selbst nicht mehr riechen, ich mag mich auch

32



nicht mehr, alles an mir ist eckelhaft®. Arzt und
Sterbebegleiter mussen nun mit ihrer Erfahrung
und Intuition erkennen, ob und wie sie dem
Sterbenden helfen wollen, sodass er/sie den
eigenen Korper doch noch annehmen konnen,
obwohl er widerlich zerstort wird. In solcher
Situation sind Angehérige meistens Uberfordert,
haben nicht die notwendige Unerschrockenheit.
Jetzt braucht es die unerschrockene Fahigkeit des
Arztes und der Pflegerin auch biologisch widerliche
Merkmale eines sterbenden Korpers ertragen zu
konnen.

Wenn palliativmedizinische Versorgung notwendig
ist, beispielsweise die Erleichterung der Atmung,
der Sauerstoffzufuhr, das Abhusten von Schleim
aus den Bronchien, die Vermeidung des
Zuruckfallens der Zunge durch adaquate Lagerung
des Kopfes, die Vermeidung der Aspiration von
Magen-Darm-Inhalt bei Passagestorungen am
Darm, dann mussen die Malnahmen, die
Erleichterung bringen konnen, vor der letzten
halben Stunde des Lebens mit dem behandelnden
Arzt in die Wege geleitet werden. Die technischen
Verfahren zur Symptomenkontrolle missen bereits
geregelt sein, notwendige MaRnahmen sollen jetzt
keine Hektik mehr auslosen.

Die letzten Minuten sollten allein dem Patienten in
aller Ruhe gehoren, denn jeder Mensch stirbt
(schlieBlich) allein. Niemand kann mit ihm den
Schritt durch den Tod gehen, jeder muss ihn allein
gehen, alle anderen Menschen missen
zurUckbleiben und auf ihre Zeit warten.

33



Meine Erfahrungen mit Sterbenden weisen deutlich
darauf hin, dass der Schritt in und durch den Tod
von den meisten Sterbenden gar nicht mehr
bewusst wahrgenommen wird. Die verminderte
Oxigenierung des Blutes und der Gewebe als Folge
der unzureichenden, versiegenden Herztatigkeit
verschont sie von der Wahrnehmung des
Todeseintritts. Deshalb konnen Sterbebegleiter
unerschrocken, aber konsequent die Hand ihres
Patienten halten, bis die Zeichen des eingetretenen
Todes zweifellos wahrgenommen werden kdnnen.
So kann der Sterbebegleiter gewahrleisten, dass
sich der Patient nicht alleingelassen erfahrt. Es ist
aber notwendig, dass er die Hand des nun schon
Verstorbenen noch eine Weile Uber den Tod hinaus
in seiner Hand halt, weil wir nie mit Sicherheit
wissen, was in den funf Minuten nach den
wahrgenommenen Todeszeichen geschieht. Auf
einer Tagung sagte zwar ein Intensivmediziner:
,10d ist Tod, da hilft kein Handchenhalten mehr*.
Ich kann dieser Aussage nicht zustimmen, denn wir
konnen nicht verlasslich messen, was sich im
Gehirn des mutmalilich Verstorbenen noch
abspielt. Wir versaumen auch gar nichts, wenn wir
die Hand noch funf Minuten langer festhalten.
(Leider mussen viele Menschen ohne eine
adaquate Sterbebegleitung sterben. Was sie in der
Zeit der Verlassenheit und Einsamkeit noch fuhlen,
wissen wir nicht

(Lieber Leser, ich weild schon wovon ich rede, denn
ich kenne das vorwurfsvolle Geflhl, mit dem man
weiterleben muss, wenn man beim Tod der Eltern
und der geliebten Schwester als Arzt aus
beruflichen Grinden nicht anwesend sein kann.

34



Wahrend mein Vater starb, beschaftigte mich eine
achtstundige, dringend notwendige Operation. Ich
begann die Operation aus Notwendigkeit, obwohl
ich wusste, dass mein Vater im Sterben lag. Als
meine Mutter starb, war ich wiederum notfallmaRig
in eine akut notwendige Operation eingebunden
und hoffte, die Operation rechtzeitig beenden zu
konnen. Eine anatomische Variante verzogerte die
Operation jedoch um gut 2 Stunden. Ich konnte
wiederum beim Sterben meiner Mutter nicht
rechtzeitig anwesend sein.

In diesem Zusammenhang will ich auch noch
darauf hinweisen, dass ein Sterben zuhause nicht
moglich ist, wenn eine Krankheit mit
rezidivierenden Erstickungsanfallen verbunden ist.
In dieser Situation sollte das Sterben in einem
Hospiz oder einer Klinik, trotzdem aber in einem
ruhigen, weitgehend privaten Milieu stattfinden
konnen. (lch weil® wohl, dass unsere liberale
Gesellschaft dazu heute nicht fahig ist).

Atemhilfen, Verfahren zur Entfernung von Schleim
aus den Bronchien und dem Rachen, die Anlage
eines Kunstafters zur Stuhlentleerung bei
Passagestrorungen des Darmes, die Anlage eines
PEG zur Vermeidung von Rulckstau von Magen-
Darm-Inhalten in die Speise- und Luftréhre bei
Passagestrorungen, aber auch zur Versorgung mit
Getranken sollten rechtzeitig erwogen und
durchgefuhrt werden, nicht erst wenn die Tage oder
Stunden des Sterbens gekommen sind.

35



=>(Im Originaltext befinden sich nun Hinweise auf
selbsterlebte Beispiele. Sie sollen hier aber
ausgespart werden. Wer sie lesen will, kann das
kleine Buch kostenlos erwerben).

Die Problematik religiéser Inhalte im Sterben:
Wenn wir uns fragen, ob, wann und wie religiése
Inhalte in Gesprache mit Sterbenden auftauchen
durfen, sollen oder sogar mussen, dann mussen
wir Kategorien definieren, oder eine Typologie zu
Hilfe nehmen.

Nicht alle Sterbenden wollen ihr Sterben in einem
religidsen Rahmen erleben. Eine private Umfrage
bei 100 sterbenden Menschen in einer Klinik kam
zum Ergebnis, dass heute nur noch ca. 20 %
diesen Rahmen wiinschen. Wenn nun ein religidéser
Rahmen gewinscht wird, dann kann er nicht
einformig  sein, sondern muss individuelle
Elemente bertcksichtigen. Jahrelange
Erfahrungen weisen auf 3 mdgliche Kategorien
hin.

Erste Kategorie: Wenn eine bekannte oder
vertraute Person den Sterbenden in den Tod
begleitet, dann treten keine Schwierigkeiten in der
Gestaltung eines solchen religids orientierten
Gesprachs auf. Solche Patienten und deren
Angehdrige kennen in der Regel ihre Vorstellung.
Die Sterbenden kennen sie und sie kennen den
Sterbenden. Beide kennen ihre religiose Position,
beide wissen, wie und was sie glauben. Beide
gehen davon aus, dass der Sterbende nun ein
<Ewiges und glluckliches Weiterleben> erwarten
kann. Eine Patientin sagte: ,Jesus Christus und der

36



Apostel Paulus haben mir ein solches Weiterleben
in Aussicht gestellt®.

Die meisten Sterbenden dieser Kategorie stellen
gar keine Fragen zur Religion, denn sie haben
einen fundierten Glauben an ein <Ewiges Leben>.
Sie wollen und kdnnen versdhnt in Ruhe sterben,
selbst wenn sie Tage und Stunden zuvor noch mit
ihrem Schicksal und Verlust haderten.

Zweite Kategorie: Sofern jedoch kein
Vertrauensverhaltnis zwischen dem Sterbenden
und dem <Sterbebegleiter> besteht, wenn sogar
noch Streit und Ungewissheiten zwischen dem
Sterbenden und den Begleitern vorhanden sind,
wenn sie sich fremd sind, kdnnen im Blick auf ihre
Religion und ihren  Glauben erhebliche
Unterschiede  aufeinandertreffen. In  dieser
Situation mussen die Angehorigen mit ihren
Vorstellungen  zugunsten des  Sterbenden
zurUcktreten. Eine andere Wahl gibt es nicht.
Sofern sich der Sterbende noch aufdern kann, soll
er den Rahmen des religiosen Rahmens festlegen.
Die Angehorigen mussen diesen Kompromiss

akzeptieren, auch wenn sie ihn nicht mittragen
wollen.

Dritte Kategorie: Traditionell wird in jeder
Weltanschauung und Religion dem Sterben und
Tod eine hohe Bedeutung und Aufmerksamkeit
zugewiesen, auch wenn man das Thema
verstecken will. Deshalb liegt es auf der Hand, den
Sterbenden zu fragen, ob er uber die ,letzten
Dinge® = Uber religiose Inhalte reden will. Ich bin
anderer Meinung. Ich meine, man soll den
Sterbenden nicht fragen, sondern warten, ob er
einen religiosen Rahmen wunscht. Ich weil® zwar,

37



dass Seelsorger und Angehdrige mancher
Religionen die Frage oft an den Sterbenden stellen
und am Sterbebett fromme Gebete gesprochen
werden.

Stirbt ein Mensch Zuhause, dann wird das Sterben
traditionell in einem religidsen Rahmen gestaltet.
Zumindest werden Kerzen angezindet und das
Fenster geoffnet. Diese Traditionen haben
meistens einen <vererbten> Kern. Gesprache mit
Betroffenen und Beobachtungen solcher Aktionen
zeigen jedoch, dass sie den Sterbenden auch
verwirren, sogar gravierend angstigen konnen.

Sterbende deuten den Hinweis auf den Seelsorger
oder den gut gemeinten geistlichen Beistand als
Zeichen der Irreversibilitat seiner Krankheit,
verlieren die letzte Hoffnung. Der steigende und
unregelmalige Puls des Sterbenden, das a-
rhythmische EKG mit Extrasystolen weisen darauf
hin, dass die Emotion, die Angst und die Aussicht
auf ein baldiges Ableben physiologische Unruhen
erzeugen, den Patienten storen, Fight and Flight-
Reaktionen den Korper strapazieren konnen.

Die, den Sterbenden betreuenden Angehdrigen
sollten aufmerksam beobachten, wie der Patient
auf religiose Vorbereitungen oder Aktionen
reagiert. Ich erinnere mich immer noch an einen
moslemischen Patienten, der seinen Blick immer
wieder auf ein Kreuz richtete, das an der Wand des
Krankenzimmers befestigt war. Als ich mir
schlief3lich erlaubte, ihn nach seiner Motivation zu
fragen, sagte er: ,Jesus holen®. Dieser Satz aus 2
Worten war der Ausdruck, dass er nun religiése
Betreuung winschte. Ein anderes Beispiel war der
27-jahrige Sportstudent, der an einem (spaten)

38



Neuroblastom der Nebenniere sterben musste.
Wenn ich in sein Zimmer trat richtete er immer
seinen Blick auf eine Bibel, die trotz des
dimmlichen Laizismus unserer Gesellschaft immer
noch auf dem Nachttisch an seinem Bett lag. |hn
fragte ich auch nach dem Sinn seines Blickes auf
die Bibel. Er verlangte das Gesprach mit einem
Priester, denn er war glaubiger Christ aus Syrien.

=>(Ich kirze nochmals den Originaltext des Buches
<Wissen und Gewissheit>, weil dieser Text, der
ausgespart wurde, nur den Text mit Beispielen
untermauert). Daflur beschreibe ich das Xl. Kapitel
des Buches mit dem Thema: Leitlinien fiir
Gesprédche mit Sterbenden.

Die Gesprachsfuhrung mit Sterbenden kann man
nicht aus Lehrblchern lernen, sondern am Beispiel
eines Lehrmeisters ablesen. Klinikseelsorger,
Priester, Nonnen, Schwestern, altere Arzte kdnnen
gute Vorbilder sein. Der junge Arzt kann
beobachten, wie diese Personen mit Sterbenden
umgehen, was sie falsch machten, was sie gut
machten. Ich selbst bekam von unterschiedlichen
Lehrmeistern Anregungen, schon als Student in
Nachtdiensten in  Tubingen;  spater als
Medizinalassistent am Krankenhaus Tettnang.
Meine besonderen Lehrmeisterinnen waren
Schwester Hildegard in Tettnang (eine weltliche
Schwester), und  Schwester Plautilla (eine Nonne
und  Ordensschwester, auch am Tettnanger
Krankenhaus). Mein Lehrmeister wurde der
Internist und Oberarzt Dr. Sigbert Gessler, ein
leutseliger Arzt, dem ich viel zu verdanken habe,
obwohl wir sehr unterschiedliche Mentalitaten
hatten. Er machte aus dem Medizinalassistenten

39



Schweizer einen Arzt und Chirurgen, dem
Patienten wichtig waren.

Ihre Anregungen halfen mir spater, als ich selbst in
die Situation kam, Sterbende zu begleiten. Diese
Anregungen finden wir auch in sog. <Leitlinien> die
jetzt noch besprochen werden sollen. (1.) In der
Sterbebegleitung kann man nicht auf Wissen,
sondern auf individuelle Erfahrungen
zuruckgreifen. Wer schon Erfahrung hat, kann
intuitiv in Abhangigkeit vom Patientenalter, seiner
Krankheit, seiner Mentalitat, der fruheren
Berufstatigkeit, seiner  intellektuellen und
emotionalen Auffassungsfahigkeit, der aktuellen
emotionalen Stimmung und Laune, dem religiosen
Zuhause und dem Willen des Sterbenden handeln.
(2.) Gesprache durfen nicht aufgezwungen,
sondern mussen vom Patienten angeregt werden.
Die Erfahrung zeigt, dass die meisten Sterbenden
gar nicht mehr reden wollen, jede Frage und
Antwort ihnen lastig ist. (3.) Fragen des Patienten
oder schon Sterbenden solien ehrlich beantwortet
werden, Luigen haben jetzt keinen Platz mehr.
Diese Empfehlung gilt besonders fur Fragen zum
Wesen Gottes, ihrem Schopfer, fur Fragen zur
mdglichen Strafe flir Unterlassenes, Versaumtes,
und erkannte Sdnden, fur Fragen nach dem
<Ewigen Leben>. Solche Fragen sind nicht selten
Gegenstand von Gesprachen. Andere Fragen
betreffen oft auch noch das <Wie und Was> am
Ende des Lebens, das noch geregelt werden soll,
besonders eine Versbhnung mit der Frau, den
Sohnen und Tochtern.

Die Antworten auf solche Fragen koénnen fur
Menschen, die Sterbende begleiten, schwierig
sein, sie sogar qualen. Den Sterbenden kdnnen sie

40



dagegen beruhigen, selbst wenn er/sie auf die
Relativitat der Antwort aufmerksam gemacht wird,
denn die meisten Sterbenden greifen nach jedem
<Strohhalm>, der ihnen Trost geben kann.
Besonders eifrig greifen sie Aussagen zu einem
Gott auf, der ihnen ein <Weiterleben nach dem
Tod> in Aussicht stellt. Der Trost auf ein irgendwie
geartetes <Weiterlebeben nach dem Tod>, wie ihn
die christlichen Kirchen aussprechen, kann die
Verlust-Angste mildern, jedoch nicht total
ausléoschen.  Verbesserungen der Pulsfrequenz
und des EKG's sind typisch Zeichen, die uns
signalisieren kdnnen, dass ihre Botschaft
angekommen ist. Trost bendtigt fast jeder
Sterbende, denn er verliert im Sterben alles, was
ihm lieb und teuer war. Den christlich definierten
Trost fur den Sterbenden nehmen auch nicht-
christliche Menschen, sogar Atheisten an, denn sie
bendtigen am Ende ihres Lebens (auch) eine
Stutze. Und diese letzte Stutze bekommen sie nicht
aus der irdischen Realitat, sondern aus einem
Glauben an ein irgendwie geartetes <Weiterleben
nach dem Tod>, das den Verlust des Lebens
relativiert. Diesen Trost sollten wir keinem
Sterbenden verweigern. (Ich weil® schon wovon ich
rede, denn ich sah die <Beruhigung der Minen in
den Gesichtern> und ich konnte die Beruhigung
auch an der Pulsfrequenz und an EKG-Kurven
ablesen. (4.) Manchmal st im Sterben
Aufmunterung des Patienten notwendig. Eine
sterbende Frau sagte: ,Ilch mag mich so, wie ich
jetzt bin, nicht mehr, ich kann mich nicht mehr
riechen, ich will nur noch rasch sterben®. Diese
Frau vergal® ihre Tranen, als sie von einer
Schwester in den Arm genommen, gestreichelt und

41



von einem <Weiterleben nach dem Tod> gehort
hatte. Sie lebte noch 24 Stunden, schlief danach
ein und starb mit einem zaghaften Lacheln im
Gesicht. (5.) Antworten auf noch geaullerte
Wiunsche kdnnen oft nur noch aus der Mimik des
Gesichts erkannt werden. Es ist die Begabung von
Sterbebegleitern Winsche zu erkennen. Die
Erfullung von Wunschen wird auch noch von schon
Sterbenden dankbar angenommen und nicht selten
mit einem angedeuteten Lacheln honoriert. Solche
Wuinsche koénnen den lebenden Menschen
<sinnlos> erscheinen. Ich zitiere das Beispiel eines
sterbenden Mannes, der erkennbar anzeigte, dass
seine am Sterbebett sitzende Frau zu ihm ins Bett
liegen soll. Er war <selig>, als ihr dies von einer
Schwester eriaubt wurde, und starb wenige
Stunden spater. Die meisten (spaten) Winsche
betreffen jedoch selbstverstandliche Aktionen, z. B.
eine andere Lagerung im Bett, das Abwischen des
kalten Schweilles von der Stirn, einen Schluck
Wasser, ein warmendes Tuch auf dem Bauch, das
Befeuchten der ausgetrockneten Lippen, ein
Schmerzmittel, Hilfe beim erschwertem Atmen und
Husten und das Streicheln der  juckenden,
brennenden, tauben Beine und Fulie als Folge der
zunehmenden Durchblutungsstorungen bei nicht
mehr ausreichender Oxigenierung des Blutes und
der Gewebe. Ein Blick auf die Lippen zeigt, dass
sie schon blau oder fahl sind. Oft ist das Brennen
der Beine die Folge von Hefepilzen auf der Haut,
von Mottenbissen und allerlei Bakterien. Ein
weiterer stiller Wunsch betrifft die Bitte, den Bauch
zu massieren, weil Blahungen bei versiegender
Darmtatigkeit auftreten. Das Massieren des
Bauches kann Wunder wirken. (5.) Ich komme

42



nochmals auf die Verlust-Angste der Sterbenden
zuruck. Sie kdnnen nur durch den Hinweis auf ein
<Ewiges Leben> und die <VerheiRungen des
Jesus von Nazareth> gemindert werden. Ein
sterbender alter Mann, von Beruf Lehrer, der nach
eigenen Worten im Leben keine Beziehungen zu
Religionen hatte, sagte dazu: ,Jetzt kann mir nur
noch der Blick in die Transzendenz helfen, aber
dieser Blick ist ungewiss*. Dieser Mann hatte zwar
erkannt, dass es  wahrscheinlich eine
Transzendenz, also auch einen Schoépfer gibt,
gleichzeitig jedoch auch Zweifel an dieser Existenz
geaullert. (6.) Eine Ausnahme im Verhalten
Sterbender machen konsequent handelnde und
denkende Atheisten. |hnen kann ein christlich
motivierter Tod nicht helfen. lhnen bleibt nur der
Hinweis auf einen rasch eintretenden Tod. Sie
wlnschen sich, dass sie nach dem Sterben
ausgeldscht sind, nichts mehr spuren, nichts mehr
wahrnehmen, nichts mehr wissen kdnnen/mussen.
Ein sterbender Atheist formulierte seinen Wunsch
treffend. Er sagte: ,Meine Seele wird nach dem Tod
die ersehnte Ruhe finden, wenn der Ballast des
Lebens voruber ist®. (7.) Manchmal muss der
Sterbebegleiter auch <Beichtvater> sein. Er wird
selbst nach dem Tod seines Mitmenschen seine
Aufgabe, die jetzt zur Pflicht werden kann, erfullen
mussen, wenn es um <Versdéhnung> fur die Frau
oder mit Nachkommen geht. Wie er dieser Pflicht
im Einzelfall gerecht wird, muss er selbst erfinden.
(8.) Manchmal wird ein Arzt abrupt zum
Sterbebegleiter. Der typische Fall ist der
Schwerverletzte, der am Unfallort stirbt. Wenn er
nicht (sofort) bewusstlos ist, kdnnen dem Arzt noch
Fragen und Winsche gestellt werden, die er

43



erfullen muss. Beispiel: Auf der Fahrt von Tettnang
nach Ravensburg sah ich schon von Weitem ein
Madchen auf einer Bricke stehen, die aus
Grunden, die ich nicht kenne, vor meinen Augen
von der Brucke sturzte. Als ich bei ihr angekommen
war, konnte ich unschwer erkennen, dass das
Madchen in den wenigen Sekunden, die ihr noch
im Leben blieben, sterben wird. Ich begann
trotzdem noch mit Reanimations-Mallnahmen,
aber sie starb in meinen Armen. In den Sekunden
vor ihrem Tod sagte sie noch mit schon brechender
Stimme: ,Sag meiner Mutter, dass ich das nicht
wollte“. Das Madchen war 12 Jahre alt und hatte
(wie spater bekannt wurde) in der Schule erfahren,
dass sie zum zweiten Mal nicht <versetzt> werden
kann. Als ich der Mutter von den letzten Worten
ihrer Tochter berichtete, sagte sie kein einziges
Wort, schuttelte nur den Kopf und 6ffnete mir die
Tar zum (stummen) Gehen.

Ende.

44



