
 

 

 

 

 

Wissen und Gewissheit 

Gespräche mit Sterbenden 

 

 

Aus den Tagebüchern eines 

Chirurgen 

 

 

 

 

 

Paul Schweizer 

 

 

 

 

Dixi et salvavi animam meam (Ich habe gesprochen und 

meine Seele gerettet. = Ich bin schuldlos. = Ich habe nach 

bestem Wissen und Gewissen gesprochen). 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dieses Buch oder Teile davon dürfen in keiner Weise 

ohne Zustimmung des Herausgebers reproduziert oder 

vervielfältigt werden. 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



Inhalt 

1. Grundlagen für Gespräche mit Sterbenden. – Wir haben keine Gewissheit 9 

   

2. Wir haben ein Problem: Was ist und was bewirkt „Menschenwürde“? 
Die Frage nach Gott 

11 

   

3. Die Ars Moriendi. – Ein erstes Beispiel 20 

   

4. Ein zweites Beispiel: Was sind Gewissensbisse? 
Frage vor dem Schritt in den Tod 

23 

   

5. Wie sollen wir uns an der Seite eines sterbenden Menschen verhalten? Ein drittes 
Beispiel 

29 

   

6. Seltene Ausnahmen 36 

   

7. Die Problematik religiöser Inhalte in Gesprächen mit Sterbenden. Verlustängste. Ein 
viertes und fünftes Beispiel. Die Angst vor dem „Ausgelöscht – werden“ – Ein sechstes 
Beispiel: Rede jetzt mit deinem Gewissen 

38 

   

8. Der Mut, nichts zu tun. Die Infauste Prognose? 50 

   

9. Die Unerträglichkeit von Schmerzen und die fehlende therapeutischen Option. 
Ein siebtes und achtes Beispiel 

52 

   

10. Die Hilflosigkeit. Erschrockenheit und Sprachlosigkeit. Ein Ereignis: Inkaufnahme des 
Todes ohne Tötungsabsicht. Der „Gnadenschuss“ 

57 

   

11. Leitlinien für Gespräche mit Sterbenden. Das elfte und zwölfte Beispiel. Die 
Zuneigung, die Überwindung des Erschreckens und der Sprachlosigkeit 

60 

   

12. Kapitel Woran starben Menschen, von denen hier die Rede war? 65 

   

 Anhang 66 

   

 Glossar 68 

 

 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



5 

 

Prolog 

„Paula stirbt“ war die zweite Überschrift für ein Manuskript 
einer Vorlesungsreihe mit dem Titel „Gespräche mit 

Sterbenden, Palliativmedizin als Ethik am Ende des Lebens“. 
Es beansprucht nicht, die Themen „Palliativmedizin“ und 
Umgang mit sterbenden Menschen umfassend darzustellen, 
vielmehr, so war der Auftrag, sollten Studenten an Beispielen 
erfahren, wie die letzten Stunden und Minuten Sterbender 
verlaufen können, wie die Kommunikation verbal oder a-
verbal stattfand. Das Manuskript beschäftigt sich nicht mit der 
variablen Krankheitsverläufen chronisch kranker Menschen, 
die noch ein Stück Leben vor sich haben, beispielweise mit 
Menschen mit einer unheilbaren Krebserkrankung, einen 
schweren Diabetes mellitus, einer chronischen 
Herzinsuffizienz, oder einer Muscoviscidose. Es stellt 
vielmehr das absehbare Sterben von Menschen, das 

Sterben kurz vor dem Schritt in den Tod dar. Grundlage 
dieser Vorlesung sind Erfahrungen mit den Sterbenden von 
72 Menschen. Sie waren unterschiedlich alt, starben in 40 
Dekaden an verschiedenen Krankheiten und in 
verschiedenen Krankenhäusern. Das sogenannte 
Krankengut ist also sehr heterogen. Es ist wichtig zu wissen, 
dass deshalb werde eine wissenschaftliche Typologie 
möglich war, noch eine statische Aussage abgeleitet werden 
kann. Das Heft beschreibt vielmehr Kaustiken (= Beispiele) 
und ist so verfasst, dass es als Lesestoff für jeden Menschen 
geeignet ist, nicht nur für Studenten und Studentinnen der 
Medizin. 

Obwohl Sterben und Tod wegen der Heterogenität streng 
wissenschaftlich nicht fassbar ist können gemeinsame 
Merkmale erkannt werden, die ich Gemeinsamkeiten des 
Sterbens nenne und nun kasuistisch darstellen werde. 

Ich verzichte mit Ausnahme der Zitate: Carlo Schmid’s und 
Martin Luther auf Zitate aus der Literatur anderer Autoren. 
Was ich hier niederschreibe, sind meine eigenen Erfahrungen 
und Gedanken aus 50 Jahren ärztliche Tätigkeit, die ich in 
meinen Tagebüchern festgehalten habe. Das Wissen aus 
Büchern nehme ich nicht direkt in Anspruch, obwohl ich weiß, 
dass es sich über viele Jahre in mein Gehirn gespeichert hat 
und deshalb meinen Text indirekt beeinflussen wird. Ich 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



6 

 

schrieb Sätze anderer Autoren über 50 Jahren in meinen 
Tagesbüchern auf, wenn sie meinen eigenen Gedanken und 
Erkanntnissen entsprachen. Da meine Tagebücher jedoch 
nicht in der Absicht geschrieben wurden, sie eines Tages 
wissenschaftlich auszuwerten, schrieb ich die Namen der 
Autoren und die Namen ihrer Bücher und Journale nur selten 
auf. Wenn in meinen Texten Aussagen auftauchen, die 
annährend identisch sind mit Aussagen Anderer, dann muss 
darauf hingewiesen werden, dass manche Gedanken zur 
selben Zeit von Vielzahl von Menschen gedacht werden und 
gedacht worden sind, sodass niemand den Anspruch auf die 
primäre Autorenschaft eines Gedankens erheben kann. Eine 
solche Absicht wäre absurd. Wahrscheinlich wurden die 
meisten Gedanken, die wir heute denken, ohnehin schon 
früher von Anderen gedacht. 

Am Ende des Vorworts will ich nochmals darauf hinweisen, 
dass sich der folgende Text kasuistisch(=beispielshaft) mit 
möglichen Gesprächen und Handreichungen am Ende des 
Sterbens, beim Schritt in den Tod, befasst. Themen wie 
„aktive und passive Tötung als Sterbehilfe“, Beihilfe zum 
Suizid und Tötung auf Verlangen, Ermittlung des 
Patientenwillens, Patientenverfügung, Vorsorgevollmacht 
und Betreuungsverfügung“ werden hier nur angesprochen, 
wenn die Begriffe dem Verständnis des Textes dienen sollen. 
Ebenso wird der Begriff „nichtaufhaltbare Leiden, dauerhafter 
Verlust der Kommunikationsfähigkeit bei Demenz, 
apallisches Syndrom und Schädelhirntrauma sowie 
irreversible Bewusstlosigkeit“ nicht eingegangen, weil sie das 
Thema nur am Rande berühren. Da es sich um Gespräche 

mit kommunikationsunfähigen Sterbenden kurz vor und 

beim Schritt in den Tod handelt werden auch die Themen 
°künstliche Ernährung, °längerfristige Beatmung, 
°künstliches Koma, °Dialyse, °Wiederbelebung, °Gabe von 
Psychopharmaka und Schmerzmitteln nicht detailliert 
beschrieben, weil auch bei diesen Maßnahmen Gespräche in 
der beschriebenen Art, jedoch unter speziellen, anderen 
Bedingungen, geführt werden können. 

Im Blick auf die erwähnten Maßnahmen und Bedingungen 
verweise ich auf das Schrifttum der Bundesärztekammer 
(z.B. „Sterben in Würde“, Januar 2004), die Publikation 
„Einführung in die Grundsätze zur ärztlichen 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



7 

 

Sterbebegleitung“, Deutsches Ärzteblatt 2004, 202 (19), 
A1297 von E. Begleitens sowie das „Lexikon Palliativmedizin 
und Hilfe im Sterben für Studierende im Praktischen Jahr“ der 
Medizinischen Fakultät der Universität Tübingen, verfasst 
vom Autor des vorliegenden Manuskripts im April 2008. 

11.Septemper 2015 

(Addendum: Die störende und oft sogar unsinnige 

Kennzeichnung für „männliche weibliche“ durch m./ w. oder 

in/ innen wird umgangen, in dem Patienten eben Patienten 

und nicht Patient/ Patientin// innen genannt werden). 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

8 

 

16. Juni 2015 

Wir suchen Gott … 

 … aber über Gott gibt es  

   keine Gewissheit 

 

Wenn wir Regeln für Gespräche mit Sterbenden suchen 
und begründen wollen, müssen wir uns bewusst sein, 
dass uns unser <kommunikatives Gegenüber>, der 
Sterbende, unbekannt ist. Wir wissen nicht, was er bei 
seinem Schritt in den Tod noch fühlt, denkt, verstehen 
und wünschen kann. Wir wissen nicht, was er erwartet, 
was für ihn nun noch gilt und Geltung hat. Wir wissen 
nicht, ob er die Dinge der materiellen Welt, wozu auch 
sein Körper zählt, wirklich loslassen kann. Wir wissen 
nicht, ob sich seine Gedanken noch mit dem 
undefinierbar <Geistigen> beschäftigen, wozu Begriffe 
mit ihrer Bedeutung, die Gedanken, Ideen und Worte, 
die Dinge benennen, und dadurch eine Verknüpfung mit 
ihnen herstellen können, gehören. Wir wissen nicht, ob 
er sich noch mit Werten beschäftigt, die ihre Geltung 
aus dem Geistigen beziehen, das seine  Psyche zum 
Ausdruck bringt. Das Geistige kann sich über Worte, 
Logik und Begriffe mit der Natur, dem Materiellen, 
Technischen, Pragmatischen verknüpfen und sich 
daher im Laufe der Geschichte verändern. Wir kennen 
den aktuellen Standpunkt des Sterbenden zu den 
Werten und Dingen, die ihn umgeben, nicht. Wir wissen 
auch nicht, ob seine Gedanken noch den Schritt aus 
dem <Geistigen der Menschen> zum absoluten, ewigen 
und nicht veränderbaren <Geist Gottes> zulassen, dem 
<Geist>, der die Erde und den Kosmos erschaffen 
haben muss, der absolut, ewig unveränderbar sein 
muss, weil er sonst nicht Gott wäre, der nolens volens 
der absolute Geist sein muss (siehe: Definition des 

Geistes, des Geistigen im Glossar). 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

9 

 

 

Deshalb ist es wichtig aus Erfahrungen und 

Beobachtungen Grundlagen zu formulieren, von denen 

wir vermuten dürfen, dass sie die Art der Gespräche 

adäquat begründen können. Wir dürfen davon ausgehen, 

dass die gespürte Würde des Menschen, die Vorstellung 

und das Verständnis von Sterben und Tod zu den 

Grundlagen der Gespräche gehören. In einem ersten 

Kapitel müssen wir daher über die Grundlage für 

Gespräche reden, damit wir auf die Fragen des 

sterbenden Menschen adäquat antworten können, 

besonders auf Fragen nach dem Wesen Gottes, die zwar 

nicht regelmäßig, jedoch immer wieder in 

unterschiedlicher Form gestellt werden. 

 

I. Kapitel: Grundlagen für Gespräche mit 

Sterbenden. 

Alle existentiellen Fragen der Menschen sind irgendwie 

formulierte Fragen nach Gott, also Fragen nach der 

Ursache, dem Urheber unseres Seins. Der Mensch 

kommt ohne erkennbaren Grund ins Leben, sucht den 

Sinn seines Daseins, findet ihn nicht und stirbt. Er versteht 

nie, was <Leben> ist, was <Leben> von der Materie 

unterscheidet, wie die Materie zum <Leben> gekommen 

ist und er erfährt nie, warum er wieder sterben muss, 

warum sein Leben wieder ausgelöscht wird. Seine 

Zeugung versteht der Mensch zwar, Leben und Tod kann 

er jedoch nur mit Adjektiven und Analogien beschreiben. 

Was <Leben> aber ist, wie er dazu gekommen ist, was der 

Tod bedeutet, warum er wieder sterben muss, erkennt er 

in seinem ganzen Leben nicht. Existentialphilosophen 

sagen: Der Mensch wird ins Leben geworfen, sucht den 

Sinn seines Daseins, findet ihn nicht und stirbt. Er versteht 

nie was <Leben> ist, was Leben von der Materie 

unterscheidet, wie Materie zum Leben gekommen ist und 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

10 

 

er versteht nie, warum er wieder sterben muss. Sie haben 

recht, können indessen auch nicht erklären, was das 

Leben und das Nichts sind. Ein Philosoph der Neuzeit 

nannte Gott <das Nichts>, weil das <Nichts> keine 

Grenzen hat und ewig ist. Ewig kann aber nur ein Gott sein, 

ein Schöpfer aller Dinge.  

 

Zudem ist das Spektrum des Lebens unermesslich reich 

und vielschichtig, jede (geistige) Spektralanalyse, oder 

Chromatografie könnte es nicht fassen. Wir können aber 

existenzielle Probleme unseres Lebens definieren, 

wesentliche Fragen stellen, die oft ohne Antwort bleiben 

müssen. Darum bemüht sich der folgende Text. 

 

Als junger Arzt versuchte ich im Sterben der Menschen 
noch nach dem Sinn des Lebens zu fragen. Auf der 
Suche nach einer Antwort betrachtete und sortierte ich 
die Merkmale des Sterbens von 72 Menschen.  Ich war 
bei ihrem Sterben und ihrem Schritt in den Tod im 
Krankenhaus in Tettnang, den beiden 
Universitätskliniken Tübingen und Mainz, einem 
Akademischen Krankenhaus und Städtischen Klinikum 
in Hannover und im ambulanten sowie privaten Bereich 
<dabei>. Wenn ich in meiner Analyse eine Antwort auf 
den Sinn des Lebens suchte, kam ich stets an eine 
Grenze, die mir sagte, dass die Frage nur subjektiv, 
individuell beantwortet werden kann: Den Sinn des 
Lebens muss sich jeder Mensch selbst geben, auch 
wenn er seine Antwort aus Schriften der Religionen, 
oder unterschiedlichen Weltanschauungen ableitet. Der 
objektive Sinn bleibt uns indessen immer verborgen, 
selbst wenn wir an einen gottgegebenen, 
ursprünglichen Sinn glauben, der jedoch stets von 
Menschen formuliert wurde. In diesem Gestrüpp der 
Gedanken und Erfahrungen zeigt sich, dass die Frage 
nach dem <Wesen des Lebens>, nach dem <Sinn des 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

11 

 

Lebens> und nach dem <Sinn des Todes> zwangsläufig 
auf die Frage nach unserer Ursache (=dem Urheber 
unseres Lebens) zurückverweist, die ihrerseits eine 
Reihe weiterer Fragen generiert, beispielweise die 
Frage nach der Würde des Menschen, die Frage nach 
dem erlaubten und nicht erlaubten Suizid, nach dem 
assistierten Suizid. Diese Fragen waren schon immer 
zentrale Fragen der Menschheit, sie bekamen aber als 
Folge <der ärztlichen Kunst und Forschung in den 
Jahren 1950 – 2000 eine neue Dimension, die wir 
angesichts der möglichen Leidensverlängerung vieler 
Menschen (leider) nicht mehr vom Tisch wischen 
können. 

 

Ein weiterer Aspekt des Sterbens ist die Heterogenität 
der Merkmale des Sterbens, die uns keine tragfähige 
Systematik an die Hand gibt. Das Sterben ist individuell. 
Es wird von vielen Einflüssen moderiert. Trotzdem kann 
man Kategorien des Sterbens und der Sterbenden 
beschreiben; ich werde mich bemühen die Kategorien 
beispielhaft anzusprechen, ohne eine Typologie 
aufzustellen. 

 

Selbst wenn wir  Grundlagen für den Umgang mit 
Sterbenden formulieren können, haben wir ein 
Problem. Es ist die Frage nach der Begründung 
ethischen Verhaltens, das auch den Umgang mit 
Sterbenden begründen und beeinflussen kann. 

 

II. Kapitel: Das Problem: 

Alle Fragen beginnen mit der Frage nach Gott, nach 

dem Spender des <Lebens>, nach unserer Ursache als 

wesentlichste Frage der Menschheitsgeschichte, die nie 

eine schlüssige Antwort finden wird. Sie muss uns 

trotzdem im Text ständig begleiten. Es ist müßig, eine 

neutrale Antwort zu suchen und Gott, die Ursache, nicht 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

12 

 

zu nennen, denn nach dem Kausalitätsprinzip, das wir 

in allen Dingen und Vorgängen im Kosmos und im 

Leben erkennen können, muss irgendwer, oder 

irgendwas unserer Materie das <Leben> gegeben 

haben. Allein beginnt selbst komplexe Materie, wie wir 

sie in den Chromosomen, Genen, Enzymen, 

Hormonen, Immunkörpern, Membranen und anderen 

Proteinen vor uns haben, nicht zu leben. Selbst ihr 

raffiniertes Zusammenspiel, das in Steigerung und 

Hemmungen von metabolischen und katalytischen 

Vorgängen zu erkennen ist, kann <Leben> zwar 

beschreiben, indessen nicht erklären. Wir nennen 

diesen Spiritus rectus, der der Materie, also auch uns, 

das <Leben> gab, im deutschen Sprachgebrauch 

„Gott“, auch wenn viele Denker, Philosophen und 

Theologen diesen Begriff bewusst scheuen. 

 

Die Frage nach Gott schließt nun nach allgemeinem 

Verständnis auch die Frage nach der Würde des 

Menschen ein. Diese Frage wird heute wiederum mit 

der Frage nach der assistierten, oder gar aktiven 

Sterbehilfe, dem Suizid und der Tötung auf Verlangen 

verbunden. Tagungen und Kongresse zeigen, dass 

diese Fragen heute unweigerlich miteinander verknüpft 

werden. 

 

So wie wir keine unbestreitbare Antwort auf die Frage 

finden, ob und warum der Mensch eine Würde hat, so 

finden wir auch keine absolut gültige Antwort auf die 

Frage nach dem Wesen und Sinn Gottes, der <Kraft>, 

die den Kosmos, also auch dich und mich, erschuf. Wir 

wissen nur, dass Gott nach dem Kausalprinzip 

schlichtweg notwenig (=logisch) gedacht werden muss. 

Wer jedoch gegen alle vernünftige Wahrnehmung das 

Kausalprinzip aller Vorgänge leugnet, verfängt sich nur 

in schematischen Betrachtungen, um Gott zu leugnen, 

bietet aber seit Jahrhunderten keine verstehbare, 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

13 

 

schlüssige = logische  Alternative  an, die Bestand 

haben konnte. Ich stelle an den Beginn meiner 

Vorlesung nun die Frage nach der Würde des 

Menschen, denn sie kommt auch im Sterben zum 

Ausdruck. 

 

Wenn heute von der Würde des Menschen die Rede ist, 

dann muss Carlo Schmid erwähnt werden. Carlo 

Schmid, ein Tübinger Bürger von Geburt an, der nach 

dem 2. Weltkrieg in Frankfurt entscheidend am Text des 

deutschen Grundgesetztes mitarbeitete und in der Zeit 

der französischen Besatzungsmacht in der Tübinger 

Region und im erneut etablierten Stuttgarter 

Württemberg eine wesentliche politische und geistige 

Rolle spielte, beantwortete uns Studenten die Frage 

nach der <unantastbaren Würde des Menschen> am 

29. Juni 1958 im Audimax der Universität Tübingen. Er 

argumentierte logisch, also mit Vernunft stringent, dass 

das friedliche Zusammenleben der Menschen in 

Gesellschaften nur möglich ist, wenn die 

Unantastbarkeit der Würde des Menschen garantiert ist. 

Und wir 19-21-jährige Studenten erlebten seine 

Erklärung als unbestreitbar und als Sternstunde des 

Studiums. Wir meinten mit Respekt etwas Absolutes, 

Unbestreitbares gehört zu haben. 

 

Wenige Tage später hörten wir indessen in der 

Anatomievorlesung, dass die definierte Würde des 

Lebens der Menschen, wie sie im Grundgesetz 

festgeschrieben worden ist, keineswegs Gewissheit, 

absolute Gültigkeit beanspruchen kann, vielmehr den 

gesellschaftlichen, philosophischen und 

wissenschaftlichen Vorstellungen,  Erkenntnissen und 

Gefühlen der Eliten der Zeit unterworfen ist, den Eliten, 

die gesellschaftliche Normen ausdenken, formulieren 

und dem übrigen Teil der Gesellschaft evolutionär, oder 

revolutionär indoktrinieren. Der Professor der Anatomie  

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

14 

 

wies auf die Rassenlehre hin, die schon vor der 

praktizierten NS-Ideologie, bereits im 18. und 19. 

Jahrhundert philosophisch mit Bezug auf Darwin und 

den Darwinismus besonders vom französischen 

Philosophen Gobineaus propagiert worden sei. Er 

erklärte, dass die Rassenlehre ebenso begründbar, 

oder unbegründbar sei, wie die Würde des Menschen, 

die als unantastbar ins Grundgesetz geschrieben 

worden ist. Günter Müller, ein Dozent der Tübinger 

Pathologie, später Professor für Pathologie in Chur, mit 

dem ich wissenschaftlich und freundschaftlich 

zusammengearbeitet habe, verknüpfte die Aussagen 

Carlo Schmid’s, dessen Rede er sich auch angehört 

hatte, geschickt mit der Existentialphilosophie, die eine 

kleine Gruppe von Studenten und auch mich dazu 

veranlasste, gierig die Werke Albert Camus` zu lesen. 

Wir hatten die Spontanität der Pubertät, die immer mit 

einer Dosis emotionaler Kritiklosigkeit verbunden ist, 

noch nicht vollständig abgeschüttelt und begeisterten 

uns für die Aussagen Carlo Schmid’s ebenso wie für die 

Existentialphilosophie Albert Camus`, lehnten jedoch 

die Rassenlehre, die zu den grausamen Taten der NS-

Ideologie geführt hatten, gefühlsmäßig und zugleich 

rational rigoros ab. 

 

Als wir dann noch von den rassenpolitischen 

Forschungen des Tübinger Anthropologen und SS-

Wissenschaftlers Hans Fleischhacker hörten, der mit 

<Handabdrücken von Juden> aus dem Ghetto 

Litzmannstadt die Rassenlehre neu begründete, war 

unsere Stellungnahme zugunsten der Aussagen von 

Carlo Schmid eindeutig. Die Bedeutung seiner 

Erklärungen wurde noch unterstrichen, als bekannt 

wurde, dass Fleischhacker an der Selektion der 

Häftlinge in Ausschwitz mitgewirkt hatte und somit für 

den Tod vieler Juden mitverantwortlich war. Nach dem 

Krieg wurde ihm trotzdem der Titel <Professor> 

verliehen. Man muss den Verdacht haben, dass auch 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

15 

 

die neuen Leistungsträger der Universität, die oft 

selbsternannten sog. Eliten noch immer von der NS-

Ideologie überzeugt waren. Für uns Studenten war die 

Würde des Menschen fortan emotional und rational 

„unantastbar“, den Sozial-Darwinismus, wie ihm 

manche Philosophen, Soziologen und selbst Biologen 

aus Darwins genialen Erkenntnissen ableiteten, die 

Rassenlehre und NS-Ideologie lehnten wir ab. Unsere 

Stellungsnahmen ließen keine Ausnahme mehr zu. 

Carlo Schmid war unser geistiger Führer geworden. 

 

In einer nicht ganz emotionslosen Diskussion des 

Vortrags eines wortgewaltigen exponierten Gast-

Juristen, der den Hinweis enthielt, dass es 

möglicherweise im gesellschaftlichen Konsens 

Ausnahmen geben könnte, erklärte ich, von Natur aus 

eigentlich scheu, im vollen Hörsaal des Audimax 

unerschrocken, dass es „nie und nimmer Ausnahmen 

geben könne, dass selbst der unappetitlichste Mensch, 

auch der Mensch mit einem grässlichen, satanisch ins 

Unmenschliche verzerrte Gesicht Würde habe“. Ich 

bekam Applaus jedoch als „Kennzeichen für das 

herrschende, jedoch fehlgeleitete Verständnis“ und ließ 

es mit dem Hinweis nicht gelten, dass andere 

Gesellschaften, andere Völker und viele intellektuelle 

gesellschaftliche Gruppen anders dächten und schon 

Martin Luther gesagt habe, dass man Menschen mit 

entstellenden, nicht mehr die menschlichen 

Gesichtszüge tragenden Behinderungen „ersäufen“ 

solle. Die Hilflosigkeit, mit der ich meine These 

verteidigen wollte und die Suche nach einer handfesten 

Begründung führten mich zu dem Argument des 

gemeinsamen Schöpfer-Gottes, der Causa eternalis, 

der die gewollte Existenz jedes Menschen unabhängig 

von seinen körperlichen und geistigen Merkmalen 

begründen sollte. Der Jurist ließ diese Argumentation 

nicht gelten und wollte von mir eine „religionsneutrale 

Begründung“ für die Würde des Menschen hören. „Der 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

16 

 

Idiot ist genau so viel Wert und hat dieselben Rechte, 

wie das Genie“, sagt ein erregter 

Diskussionsteilnehmer, der mir zu Hilfe kommen wollte. 

Ein anderer Hörer ergänzte, dass es „keine religionfreie 

Begründung für die Würde des Menschen“ gibt, weil 

jede Begründung von den Ursprüngen des Menschen 

ausgehen müsse und diese Ursprünge, die Ursachen 

des Menschen, Folge eines schöpferischen Aktes 

seien. Und ein dritter Diskutant meinte, dass alle 

Aussagen zur Würde des Menschen „nur der 

weltanschaulichen Position des Menschen entspringen 

können“. Mir wurde in diesem Disput bald klar, dass 

mein Argument, das die Würde jedes Menschen vom 

gemeinsamen Schöpfer-Gott her begründen sollte, auf 

wackeligen Beinen stand, weil Gott und unsere Herkunft 

von ihm nicht beweisbar ist, keine Gewissheit 

beanspruchen kann, als Argument offensichtlich trotz 

Kausalität unbrauchbar ist. 

 

Wir suchen, aber wir finden Gott nicht, wir bleiben ohne 

Gewissheit, obwohl wir eine materielose Ursache 

unseres Lebens vernünftigerweise annehmen müssen. 

Jede Materie, jedes Atom dieser Erde kann nur die 

Folge eines materiefreien, geistiges, transzendenten 

<Akteurs> sein. Das war die Erkenntnis, die ich zum 

ersten Mal in meinem Leben gequält spürte. 

 

Mir wurde nie deutlicher bewusst, dass alles, aber auch 

gar alles, was wir über Gott wissen, dass alle unsere 

Aussagen zu einem ethischen Verhalten der Menschen 

nur relativ sind. Alle unsere Erkenntnisse über das 

Transzendentale und das ethische Verhalten sind von 

Menschen definiert worden, haben also nur relative, 

keine absolute Gültigkeit, selbst wenn sie 

mehrheitsfähig und auch logisch belegbar sind. Alles, 

was uns das AT (=Altes Testament der Bibel) zur Frage 

nach Gott und zur <gottgegebenen Würde von 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

17 

 

Menschen sagen kann, sind Aussagen von Menschen. 

Und wenn die Propheten des AT behaupten, Gott habe 

durch sie gesprochen, dann mag das wahr sein, aber 

gewiss ist nur, dass es Menschen waren, welche die 

Weisheit gesprochen und aufgeschrieben haben. Ihre 

Aussagen bleiben daher relativ, haben keine absolute 

Gewissheit. Der Hinweis, dass Moses den Dekalog als 

verbindlichen Kodex für das friedliche Zusammenleben 

der Menschen von Gott empfangen habe, ist eine 

schöne Geschichte, vielleicht sogar eine interessante 

Illusion, aber Gewissheit haben wir nicht, obwohl der 

Hinweis keine logische Lücke aufweist. 

 

Dasselbe Urteil gilt auch für ein Argument, das 

Befürworter des Suizids, der erlaubt sei, wenn das 

Leben unerträglich geworden ist, aus dem AT 

entnehmen. Das immer wieder geäußerte Argument 

aus dem AT sagt, dass schon König Saul seinen 

Waffenträger nach einem verlorenen Kampf 

aufgefordert habe, ihn zu töten, weil ihm die Würde, die 

er von Gott erhalten habe, wichtiger sei als sein Leben. 

Dieses Argument aus dem AT taugt auch nicht für die 

Begründung, dass Gott den Suizid unter bestimmten 

Bedingungen rechtfertigt. Und andere schlüssige 

Argumente für den erlaubten Suizid sind im AT, auch 

wenn es grausame Geschichten erzählt, nicht zu finden. 

 

In gleicher Weise müssen wir nolens volens auch die 

Aussagen des NT (=Neues Testament der Bibel) 

betrachten, auch wenn Apostel und Evangelisten, 

Paulus und sogar Augustinus, sowie Thomas von Aquin 

und Papst Benedikt XVI überzeugt auf <Jesus Worte> 

hinwiesen. Es sind und bleiben relative Aussagen von 

Menschen, die keine Wahrheit, keine Gewissheit 

beanspruchen können, selbst wenn sie einem logischen 

Ductus folgen. Wir wissen auch nicht mit Gewissheit, 

welche Worte Jesus wirklich gesprochen hat. Jesus 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

18 

 

bleibt bis in seinen Tod <kryptorch>. Er schrieb uns 

nichts auf, weder über sich, noch über Gott. Er 

überliefert uns nichts Authentisches über das Wesen 

Gottes. Er sorgte gründlich dafür, dass Gott und er in 

der Transzendenz verborgen bleiben. 

 

In diesem Zusammenhang möchte ich jedoch darauf 

hinweisen, dass die Existenz <Jesus> historisch 

bewiesen ist und besonders vom Geschichtsschreiber 

Flavius Josephus, der die Geschichte seiner Zeit für die 

Römer und Juden akribisch aufgeschrieben hat, auch 

historisch bestätigte Splitter des Lebens Jesus berichtet 

werden. Flavius Josephus spricht von einem 

„außergewöhnlichen Mann“ mit Fähigkeiten, die das 

„Maß des Menschen“ übertreffen. Er weißt auf die 

<Wundertätigkeit> Jesus hin. „die ein Mensch nicht 

vollbringen kann“. 

 

Welche Irritationen und Diskussionen um das Leben 

und die Aufgabe Jesus und besonders um die Existenz 

des christlich definierten Gott auftreten können, kann 

eine Geschichte der Zeit erzählen: Ich erinnere mich  

noch mit Gänsehaut an die hilflose Situation Joseph 

Ratzingers, den angesehenen Professor der 

katholischen Fakultät der Universität Tübingen und 

späteren Papst Benedikt, als ihn seine langhaarigen, 

bärtigen und ungewaschenen Studenten während einer 

Vorlesung über ein Thema aus der Dogmatik 1968 

derart mit Fragen zur <Gewissheit der Existenz Gottes> 

attackierten, dass er sichtbar der Verzweiflung nahe den 

Hörsaal unter dem pöbelhaften Gelächter der 

Studenten verließ. Der ehrliche und tief im Glauben 

verankerte Mann, der den atheistischen Gedanken 

seiner Studenten nicht folgen konnte, oder wollte, tat mir 

damals leid. Er verstand nicht, dass Theologiestudenten 

am dogmatisch definierten Gott und Jesus zweifeln 

konnten. Für ihn hatten die dogmatischen Definitionen 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

19 

 

Gewissheit. Hätte er den Talar ausgezogen, die 

Hemdsärmel hochgekrempelt, sich wie Küng zu den 

Studenten auf einen Tisch gesetzt, die Beine breit auf 

einen Stuhl gestellt und seine Dogmatiken Dogmatiken 

sein lassen, dann hätte er die Studenten für sich 

einnehmen können. Seine Studenten wollten seinen 

dogmatischen, theologischen Erklärungen, von denen 

er fest überzeugt war, jedoch nicht folgen. Sie 

attackierten den Professor rüpelhaft und unverschämt. 

Mir, einem Gast-Zuhörer, gingen damals endgültig die 

Augen auf und ich erkannte enttäuscht, dass sich 

Theologen in solchen Fragen nur auf die Weisheit des 

AT und des NT beziehen, aber keine Gewissheit 

mitliefern können. Damals wurde mir bewusst in 

welchem brüchigen Rahmen Relativität wir leben und 

glauben müssen, selbst wenn die meisten Aussagen 

des AT und NT, einschließlich der Aussagen der 

Kirchenväter und der Theologen vernünftig sind. 

Menschliche Vernunft reicht aber nicht aus, um 

Gewissheit und absolute Erkenntnisse an der Grenze 

zur Transzendenz, die Blaise Pascal noch <die 

Metaphysik> nennt, zu bestätigen. Darauf müssen 

Theologieprofessoren in Ihren Vorlesungen und 

Priester in ihren Predigten strikt hinweisen, auch wenn 

sie sich unablässig wiederholen würden. Alliterationen 

sind zwar banal, aber sie können Wirkung erreichen. 

Theologiestudenten und Gottesdienstbesucher würden 

dann zwar hartnäckig auf die Relativität der Aussagen 

hinweisen, aber sie könnten sie besser verstehen, weil 

sie <Glaubenswahrheiten> als Glauben, nicht als 

Wissen erkennen könnten. Sie würden viel besser 

verstehen, dass alles, was aus dem transzendentalen 

Glauben, aus unseren Gefühlen und unserer Psyche 

kommt, selbst wenn wir rational erkennen, dass das 

Geglaubte keine logischen Lücken aufweist, keine 

Gewissheit beanspruchen kann. Sie würden verstehen, 

dass die <Glaubenswahrheit>, die uns das AT und NT 

vermitteln wollen, einschließlich der darin enthaltenen 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

20 

 

sogenannten <Worte Jesus>, für die wir keinen Beleg 

haben, keine Gewissheit beanspruchen können und nur 

Aussagen von Menschen sind, also den Gefühlen und 

dem Denken der Menschen unterworfen sind. Da sie 

dem unsteten Willen der Menschen unterworfen sind, 

können sie nicht stabil sein, keine Gewissheit und 

Wahrheit predigen. 

 

Nach diesen grundsätzlichen Gedanken zum <Leben> 
des Menschen, der Beziehung zu seiner Ursache und 
seiner Verursachung, damit auch zu seiner Würde bis in 
den Tod und über den Tod hinaus, komme ich zurück 
zu seinem Sterben, das Inhalt des Auftrags der 
Vorlesungsreihe ist. Ich stelle an den Beginn ein paar 
Worte zur <Kunst> des Sterbens, der Ars Moriendi“ 

 

III. Kapitel: Die Ars Moriendi 

Es geht in dieser Vorlesungsreihe um die Begegnung 
mit sterbenden Menschen. In früheren Hospiz-
bewegungen, die aus Barmherzigkeit entstanden und 
Vorläufer der Krankenhäuser und Klinika sind, wurde 
die Ars Moriendi in Klöster gelehrt und in Rollenspielen 
auch eingeübt. 

 

<Ars Moriendi> ist ein schöner Begriff, ein abstrakter 
Begriff, der Klarheit in das <unverständliche>, 
<unermessliche> <unvorstellbare> Phänomen des 
Sterbens bringen sollte. In Romanen und Filmen, die 
das Sterben zum Gegenstand ihrer Darstellungen 
machen und Titelhelden sogar  als Menschen 
darstellen, die eine todbringende Diagnose erfahren 
und zu wissenschaftlichen Forschern des 
Sterbevorgangs stilisieren, kommt aufmerksamen 
Menschen Widersprüchlichkeit zum Ausdruck: Das 
Sterben wird einerseits poetisch überhöht, als schön, 
erlösend, befreiend, schließlich sogar als sinnvolle 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

21 

 

Erfahrung und Bilanz des Lebens beschrieben, 
andererseits als grausame, sinnlose, unverständliche 
Zerstörung des Lebens und der Beziehungen 
dargestellt.  

Es kommt auf die Erfahrungen und die religiöse 
Grundstimmung des <Berichterstatters> an, wie er 
Sterben und Tod begreift und darstellt. 

 

Ein erstes Beispiel:  Ein sterbender Priester, der im 
Alter und in seiner Krankheit vom Klerus seines Bistums 
„im Stich gelassen wurde“, sagte mir wenige Stunden 
vor seinem Tod: „Ich kann das <Unbegreifliche> nicht 
begreifen, ich erkenne keinen Sinn im Sterben“.  

Ich konnte ihn in seiner Verzweiflung nur darauf 
hinweisen, dass auch Jesus Christus am Kreuz gerufen 
haben soll: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich 
verlassen?“. Ich hoffte, dass er diesen Hinweis 
begreifen kann. Ich täuschte mich, alle Aussagen, die 
religiöse Inhalte hätten vermitteln sollen, konnten seine 
Zweifel und Ängste nicht mindern. Er starb in unserem 
Gespräch mitten in einem Satz, der sein letzter Satz 
sein sollte. Plötzlich schloss er die Augen und dicke 
Tränen perlten über seine Wangen, die von seinen 
Nasenwurzeln und Ohrmuscheln aufgefangen wurden. 
Seine letzte Aktion war <unspektakulär>, ohne 
erkennbare physiologische Zeichen eines 
Todeskampfes. (Vielleicht starb er sinnlos in einen uns 
nicht wahrnehmbaren Sinn). 

 

Was ist es nun, was Sterbenden Angst macht? 

Sofern Sterbende, bei deren Sterben ich anwesend war, 
noch sprechen konnten, drückten sie aus, dass es die 

Furcht vor dem Verlust ihres eigenen Körpers, der 
Verlust von Angehörigen, von Allem was ihnen lieb und 
teuer war, ist. Ein sterbender 62-jähriger Mann brachte 
diesen Verlust auf den Punkt. Er sagte sehr enttäuscht 
vom Leben wort-wörtlich: „Der Tod zerstört brutal alle 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

22 

 

Zuneigungen und alle Liebe zu Menschen“. Sogar 
tiefreligiöse Menschen unterschiedlicher 
Glaubensrichtungen, die in ihrem Leben fest an ein 
Weiterleben nach dem Tod glaubten, quälen sich in 
ihrem Sterben mit der Vorstellung, Angehörige und 
geliebte Menschen nie wieder zusehen, sie also absolut 
zu verlieren.  

Zur Angst vor dem Verlust kommt noch die Angst, am 
Ende doch noch unerträgliche Schmerzen und 
seelische Qualen erleiden zu müssen.  

 

Und eine dritte Angst ist die Furcht vor quälenden 
Strafen für Unterlassenes, Versäumtes, für Sünden, die 
das Leben zwar angenehm machten, jedoch das 
Sterben belasten. Im Sterben meldet sich nun das 
Gewissen und damit die Einsicht, Versäumtes nicht 
mehr gut machen zu können. Der Volksmund prägte 
dafür den Begriff <Gewissensbisse>. 

 

Der Abschied von irdischen Errungenschaften und 
Angehörigen fällt vielen Menschen sehr schwer; sie 
können und wollen nicht loslassen, weder vom eigenen 
Körper noch von Angehörigen und Besitz. 

 

Die Ars Moriendi hat noch einen weiteren Aspekt: Viele 
Menschen sterben nicht auf einen Schlag, ihre Organe 
verlieren in zunehmendem und unterschiedlichem Maß 
ihre Funktionen.  Diese spürbaren Verluste bereiten 
besonders schwere Schmerzen, welche Menschen 
noch bewusst wahrnehmen. Angesichts eines langen, 
sich hinziehenden Sterbens, werden sie sich bewusst, 
dass ihr Leiden schon seit langer Zeit quälend, 
schmerzhaft begann und sie sogar für ihr Leiden selbst 
verantwortlich sind. Eine sterbende 58- jährige Frau, die 
keine Party, keinen Tanz, keine Reise in ferne Länder  
auslassen konnte, starke Raucherin war, Spirituosen 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

23 

 

nicht verschmähte und in 20 Jahren mit vier 
verschiedenen  Männern zusammen lebte, von denen 
sie sich nach kurzen Episoden wieder trennte, sagte 
wort-wörtlich: „Ich bin für meine Leiden und mein frühes 
Sterben selbst verantwortlich, denn ich habe ein 
miserables, sündhaftes Leben geführt.  Jetzt schmerzen  
meine  Gelenke und Muskeln, jetzt fällt mir das Atmen 
schwer, jetzt findet mein Herz keinen ruhigen Rhythmus 
mehr, der  Puls  stolpert, Askese war für mich 
Dummheit.  Jetzt kann mir nur noch ein gütiger Gott 
helfen“. Sie hatte ihren Verschleiß durch ein wildes 
Leben zu spät begriffen und hoffte wegen ihrer 
Schmerzen und ihrer Invalidität auf einen raschen Tod. 
Andere Patienten können sich mit ihrem Verlust der 
Vitalität und ihrem stückweisen Sterben ebenfalls nicht 
arrangieren. Sie klagen über das schlechte Hören, über 
die Mühen beim Wasserlassen und bei der 
Stuhlentleerung, über schlechte Verdauung und üben 
an ihrer Behandlung in der Klinik harte Kritik. Sie können 
sich nicht damit trösten, dass Beethoven seine besten 
Werke komponierte, als er bereits taub war, sie klagen 
über das schlechte Sehen, über die Unfähigkeit 
Kleingedrucktes lesen und Details auf Gemälden und 
Fotografien erkennen zu können. Sie spüren, dass ihr 
Gehirn Stück für Stück Wissen verliert. Sie wissen 
plötzlich nicht mehr, dass die Magersucht Anorexia 
nervosa und das falschgewickelte Protein, das für die 
Alzheimer` sche Erkrankung verantwortlich gemacht 
wird, Amyloid heißt. (Dieses Beispiel erwähne ich, weil 
ich einen Internisten als Patienten betreuen musste, der 
von einem auf den anderen Tag sein medizinisches 
Wissen verlor). Kurzum: Die Organe werden bei 
manchen Menschen in einem mehr oder weniger langen 
Prozess zerstört, der Körper stirbt allmählich. 

  

Es gibt auch Patienten, die wegen Versäumnissen, 
Gewissensbissen und Sünden am Ende ihres Lebens 
ihr Leben aufrollen, sogar demonstrieren wollen. Ihr 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

24 

 

Gewissen drängt sie, dem <Unerledigten>, das bisher 
nur am Rande ihres Lebens eine Rolle spielte, eine 
Bedeutung zu geben, darüber sprechen zu dürfen. Sie 
lassen damit erkennen, dass sie mit ihrem Leben noch 
nicht abschließen können.  

 

Ein zweites Beispiel: Ein 72 Jahre alter, 
hochintelligenter, bewusst ledig gebliebener 
geisteswissenschaftlich orientierter Akademiker, 
der in seinem Leben nach eigenen Worten „nichts 
von Religion wissen wollte, sich nur mit seinen 
literarischen Studien über die Werke Hölderlins, 
Goethes und Gorkis, seinen Weltreisen, vielen 
Frauen und dem Gelderwerb beschäftigte“, stellte 
mir im kalten Schweiß des nahen Todes und der 
existentiellen Angst vor dem Tod die Frage: „Wo ist 
Gott jetzt, wie soll ich ihn finden, wo und wie kann 
ich mit ihm sprechen, wer ist Gott?“ Es sind Fragen, 
die mit weltlichem Verständnis formuliert wurden, 
nicht mit religiösem Geist.   

Als junger, im Umgang mit sterbenden Menschen 
gewiss noch unerfahrener Arzt, der als Student in 
Nachtdiensten in verschiedenen Kliniken zwar 
schon mehrfach mit Sterbenden konfrontiert 
worden war, versuchte ich ihm seine Frage mit 
meinem Wissen zu beantworten, das die Summe 
der religiösen Erziehung durch meine Eltern, durch 
den Religionsunterricht , durch  Gottesdienste und 
des in Büchern Angelesenen zu beantworten. Der 
sterbende Mann hörte mir auch eine Weile 
aufmerksam zu, nestelte dann aber unruhig an den 
Bettzipfeln herum und mahlte hörbar mit seinen 
Kiefern. Nach einer Weile brach er meinen 
theologischen Monolog abrupt ab und stellte die 
Gretchenfrage, ob ich Gewissheit habe, ob meine 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

25 

 

Aussagen auch wahr seien. Ich musste ihm sagen, 
dass meine Aussagen nur relativ wahr sind, dass 
sie der Bibel und den Interpretationen des 
Augustinus sowie des Mathematikers Blaise 
Pascal entnommen sind. Dann wollte er noch 
wissen, was Jesus zum Sterben und zu einem 
<Weiterleben nach dem Tod> gesagt hat. Auch 
diese Frage konnte ich nur mit dem Hinweis 
beantworten, dass wir alles, was wir über Jesus 
Verkündigung wissen, nicht direkt von Jesus selbst 
stammt, weil er uns nichts aufgeschrieben hat, 
vielmehr die Aussagen von den Evangelisten und 
von den Aposteln sowie den Menschen der Zeit 
berichtet wurde. Sie sind also weder authentisch, 
noch hörten wir sie von Jesus selbst. Wir müssen 
sie glauben, weil sie logisch sind, haben trotzdem 
aber keine Gewissheit. Jesus bleibt für uns 
<verborgen>. Jetzt war mein Patient sichtbar 
verzweifelt, wurde sehr unruhig und rief mit lauter 
Stimme in den Raum: „Was soll ich denn tun“? Es 
war der verzweifelte Schrei der Realität. Ich gab 
ihm zunächst keine Antwort, nahm jedoch seine 
Hand in meine Hand, wischte ihm den Schweiß von 
der Stirn und sagte: „Rede jetzt mit deinem 
Gewissen“. Er schaute mich mit weit aufgesperrten 
Augen wenige Sekunden an, schloss die Augen: 
Und starb. Er umfasste im Sterben meine Hand 
immer enger, als ob er auf seinem Weg in die 
Transzendenz nicht allein sein wollte, eine Stütze 
brauchte.   Ich weiß nicht, ob er in der Gewissheit 
starb, die er suchte, ich weiß nicht, ob er sie in den 
letzten Sekunden seines Lebens noch gefunden 
hat.  Ich weiß nicht, ob ihm mein Monolog noch 
geholfen hat. Ich sah nur, wie sich sein 
angstverzerrtes Gesicht allmählich entspannte und 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

26 

 

sich ein schamhaftes Lächeln von der Stirn über die 
Wangen ausbreitete. Der straff hinter einem grau 
gewordenen Nietzsche-Bart versteckte schmale 
Mund formte sich ebenfalls zu einem entspannten 
Streifen über dem Kinn und seinen schon weiß 
gewordenen Lippen. Mein Eindruck war, dass er 
friedlich in eine Gewissheit starb. Ich kann mich 
täuschen, aber ich wünschte dem Mann, als ich 
nach rund zehn Minuten seine Hand losließ, dass 
er nach einer kurzen Gewissenserforschung einen 
friedlichen Tod in der Gewissheit über Gott, seinen 
Schöpfer gefunden hatte.  

 

Sein Verhalten im Sterben wird wahrscheinlich 
deutlicher, wenn man seine Biografie kennt, die er 
mir an einem Samstag-Abend, 7 Tage vor seinem 
Tod berichtete. Er begann seinen Hinweis auf sein 
Leben mit einem Versprechen, einem Professor in 
der geisteswissenschaftlichen Fakultät nach 
seinem Tod drei biogaphische Bücher zu 
überreichen, denn ich sei der einzige Mensch, der 
von ihm als lebender Mensch seine Biografie 
erfahren darf. 

Seine Geschichte: Der Mann kam nach dem Ersten 
Weltkrieg im russischen Weschenskaja als Sohn 
eines sowjetischen Technischen Offiziers zur Welt. 
Dieser technokratische Offizier bildete in Rostow, 
einem Militärlager nahe der Stadt Rostow am Don 
junge Soldaten als Panzergrenadiere aus. In einer 
Nacht, in der viel Wodka durch die Kehlen der 
Soldaten geflossen war, erschoss sein Vater einen 
Sowjet-General seiner Armee im Streit, weil sich 
der General an seiner Frau vergriffen hatte. Der 
Offizier hatte die Beiden in flagranti ertappt. Dem 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

27 

 

Offizier blieb nach dem tödlichen Schuss nichts 
anderes übrig, als sofort in die nahen Berge zu 
fliehen. Das vierjährige Kind hatte nun seinen Vater 
verloren, er sah ihn nie wieder. Schlimmer als 
dieser Verlust war aber, dass er nun den Makel 
tragen musste, <der Sohn des Mörders> zu sein.  
Ständig wurde er so genannt und es gab keine 
Möglichkeit diesen Makel loszuwerden. In der 
Schule, nach der Schule, auf Spielplätzen und in 
Ferienlagern war er <der Sohn des Mörders>. 

 Die Mutter, die im Militärlager Köchin war, nahm 
sich nach vier Jahren das Leben, weil sie <als Frau 
des Mörders> von den Offizieren und Soldaten 
ständig brutal vergewaltigt wurde. Sie war Freiwild 
und wurde geschunden. Ihr Sohn kam nach dem 
Tod der Mutter in ein Heim für Eltern-lose ´Kinder. 
Als er 12 Jahre alt war, fing er an, auf Landkarten, 
die ihm zugängig waren, die Geografie der 
westlichen Staaten zu studieren. Eine Frau des 
Heims hatte ihm auch gezeigt, welche Staaten im 
Westen vom Heim waren. Er schrieb sich diese 
Informationen auf und zeichnete sich eine 
Landkarte. Kaum zwölf Jahre alt entschloss er sich 
zu fliehen. Sein Fluchtweg führte ihn über die 
Ukraine und die Staaten des Balkans bis nach 
Österreich. Für diesen Fluchtweg brauchte er rund 
ein halbes Jahr. Oft musste er sich viele Stunden 
vor Polizisten, Soldaten, Landstreichern, 
Pädophilen und Bauern verstecken, aber er 
schaffte den Weg bis zur österreichischen Grenze. 
An der österreichischen Grenze bekam er zum 
ersten Mal Schwierigkeiten. Er wurde von einem 
Grenzsoldaten gefangen genommen, kontrolliert 
und nach ein paar Tagen einem österreichischen 
katholischen Pfarrer übergeben, der sich um eltern-

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

28 

 

lose Kinder kümmerte. Der <Sohn des Mörders> 
kam als sechstes Kind in diese <Familie>.Obwohl 
er kein Wort deutsch sprechen und verstehen 
konnte, obwohl er seinen Vater und später auch 
seine Mutter verloren hatte, obwohl er ganz alleine 
in dieser fremden Welt lebte, fühlte er sich in dieser 
Familie wohl. Niemand kannte seine Geschichte. 
Wenn er auf sie angesprochen wurde, schwieg er 
beharrlich. (später berichtete er mir, dass er seine 
Vergangenheit ganz bewusst verdrängte, sie war 
nicht mehr seine Gegenwart, die ihn fast getötet 
hätte. Aber, so sagte er, „was vorbei, was 
vergangen ist, hat keine Gewalt mehr über mich“). 
Seine frühere Gegenwart war endgültig seine 
Vergangenheit. Nach dieser Philosophie muss er 
gelebt haben, auch wenn wir sie nicht zu unserer 
eigenen Philosophie machen wollen. 

 

Der Pfarrer erkannte sehr rasch die Intelligenz 
dieses Buben, der sich problemlos mit den anderen 
fünf Buben verstand und auch in der Schule 
zurechtkam. Er lernte das österreichische deutsch 
binnen eines halben Jahres und kam auch im 
Lateinunterricht, den ihm der Pfarrer gab, schnell 
voran. An den Abenden und am Sonntag, wenn 
Fußballspielen nicht mehr im Programm stand, las 
er, was er aus der Bibliothek des Pfarrers 
entnehmen durfte. Literatur wurde seine neue 
<Heimat>.  

Nach dem Maturum studierte er auf Kosten des 
Pfarrers in Wien <Germanistik> und <Philosophie> 
und konnte dieses Studium rechtzeitig 
abschließen, bevor der Pfarrer starb.  

 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

29 

 

Nun hatte er zum zweiten Mal sein Zuhause (nicht 
seine Heimat) verloren. Es war eine schmerzhafte 
Zäsur. Aber, die Haushälterin verschaffte ihm einen 
Vertrag in einem Verlag, später wurde er 
Angestellter der Universitätsbibliothek. Dort wurde 
ein Germanistikprofessor auf ihn aufmerksam, der 
ihn als wissenschaftlichen Mitarbeiter in sein 
Seminar holte. Dort erwachte seine Liebe zur Lyrik 
Hölderlins, Goethes, Lenaus. Zum knappen Salär 
addierte er seine Einkünfte als zeitweiliger Lektor 
eines Verlags und übersetzte Bücher Gorkis für 
seinen Professor. 

Über seine Vergangenheit sprach er nie und mit 
keinem Menschen. Ich war offensichtlich der 
Einzige, dem er sich im Sterben anvertraute.  Ich 
erfuhr in diesem Gespräch auch von einer 
Vergewaltigung, die er begangen hatte, als er mir 
die Frage stellte, ob eine Vergewaltigung Sünde 
sei. So wurde ich unwillkürlich zu seinem 
Beichtvater. Trotz dieser Vergewaltigung, für die er 
sich schämte und echte Reue empfand, ging er mit 
seinen späteren akademischen Mitarbeiterinnen 
nicht <zimperlich> um. Er entschuldigte sein 
„machtvolles“ Bedürfnis nach Erotik und Sexualität 
jedoch mit seiner „russischen Seele“, wo 
Vergewaltigung keine Sünde sei. Eine schöne 
Doktorandin, die von ihm abhängig wurde, und 
jahrelang seine „Gesellin“ war, hätte er beinahe 
geheiratet, jedoch wollte er seine Freiheiten einer 
Ehe nicht opfern.  

 

Wie sollen wir uns an der Seite eines 

sterbenden Menschen verhalten?  Ich stellte in 
dieser Vorlesung das <unspektakuläre> Sterben in 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

30 

 

den Mittelpunkt der Betrachtung, wozu auch 
gehört, dass die Patienten noch ansprechbar sind. 

 Wenn wir, aus welchen Gründen auch immer, 
letzte Minuten vor dem Tod mit einem sterbenden 
Menschen verbringen, dann hilft uns kein fertiges, 
allgemein praktikables Konzept und keine auf das 
Individuum hin konzipierte Empfehlung zu einem 
adäquaten Verhalten. Das Sterben eines 
Menschen ist zwar von gleichartigen Merkmalen 
geprägt, aber jeder Mensch muss trotzdem allein, 
individuell, nie gewiss absehbar, sterben. Im 
Sterben (definiert als Prozess, bis zum Schritt aus 
dem Leben in den Tod) können wir ihm noch 
beistehen, durch den Tod (= definiert als das 
transzendente Geschehen nach dem Schritt aus 
dem Leben) muss er indessen allein gehen. 

Trotz dieses Hinweises ist es eine Hilfe, wenn ein 
Sterbebegleiter wenigstens das Alter des Patienten 
weiß, seine Biografie erfährt, die guten und bösen 
Seiten seines Lebens kennt und versteht, seine 
schönen und schlechten Ereignisse berichtet 
bekommt, wenn er seine Bildung und 
Ausdrucksweise, seine religiöse oder 
philosophische Grundhaltung versteht, seine 
Lebensplanung und nicht erreichbaren Ziele erfährt 
und seine Ängste am Ende seines Lebens 
einschätzen kann.  

Besonders wichtig, aber nur selten realisierbar ist, 
dass der Sterbebegleiter über die emotionalen 
Reaktionen des Sterbenden Bescheid weiß. Ich 
erwähne pars pro toto einige Neigungen von 
Patienten, die oft Unstimmigkeiten zwischen dem 
klinischen Personal und Patienten auslösten: Das 
Misstrauen, die Neigung zur Verbitterung,  zu 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

31 

 

Wutausbrüchen, zur Skepsis, zum Wittern von 
Falschheit, obwohl dem Patienten Hilfe angeboten 
wurde. Diese Erfahrungen veranlassen mich zur 
Aussage, dass sich jede Sterbebegleitung 
zunächst in einem unbekannten Terrain abspielt. 
Die Reaktionen des Sterbebegleiters sollten 
deshalb intuitiv aus dem Augenblick heraus 
entspringen. 

 

Aus meiner Erfahrung können trotzdem wenigstens 
drei Richtlinien für den Umgang mit einem 
Sterbenden empfohlen werden. (1.) Wenn vom 
Patienten Fragen gestellt werden, dann sollen sie 
ehrlich beantwortet werden. Lügen haben jetzt 
keinen Platz mehr. (2.) In der Regel sollen 
Sterbebegleiter, wer immer es sein mag, keine 
Fragen mehr stellen, sondern abwarten, ob vom 
Patienten Fragen gestellt werden. Kreuzverhöre 
und moralischer Tadel haben nun ebenfalls keinen 
Platz mehr. (3.) Fast jeder Sterbende möchte in 
den letzten paar Minuten vor dem Tod Ruhe haben, 
in Stille sterben dürfen. Jeder Lärm, jedes 
Geräusch, jedes Flüstern, jeder Telefonanruf, jede 
Hektik, jedes Fotografieren, jede 
Menschenansammlung   sollte ausgeschlossen 
sein, selbst das Kommen eines Priesters und 
gemurmelte Gebete können stören. Stören kann 
auch die nicht-verlangte verbale Kommunikation. 
Ein einziger Sterbebegleiter genügt in den letzten 
Minuten. Wenn möglich, sollte die intimste 
Vertrauensperson die Sterbebegleitung 
übernehmen.  

Sie muss keine tröstenden Worte finden, sondern 
die Hand des Sterbenden halten, ihm den kalten 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

32 

 

Schweiß von der Stirn und den Speichel vom Mund 
wischen, Fragen beantworten, wenn sie gestellt 
werden. Der Sterbende spürt dann, dass er nicht 
allein gelassen wird und die Verantwortung für den 
Ballast des Alltags allmählich Vergangenheit wird. 
Umgeben von spürbarer Zuwendung kann er oder 
sie ihn dann in Ruhe in den Tod begleiten. Die 
meisten Sterbenden, bei dessen Tod ich anwesend 
war, gingen auf dies Weise unspektakulär in ihren 
Tod; sie stellten gar keine Fragen mehr, 
kommunizierten bestenfalls nur noch mit stillen 
Blicken, meistens mit geschlossenen Augen.  

 

Ich erlebte, dass Sterbenden oft die Frage gestellt 
wird, „Wie geht es dir“? Diese Frage mag nach 
einer Operation bei klinischen -Visiten angebracht 
sein, am Bett eines Sterbenden ist sie jedoch 
unangebracht. Wir wissen doch, dass er dabei ist, 
alles, gar alles zu verlieren. 

 

In ähnlicher Weise sind Fragen nach dem Ort von 
Schmerzen, Fragen nach Wünschen oder 
bedrückenden Erlebnissen, nach notwendiger Hilfe 
unangebracht, sofern die Fragen nicht vom 
Patienten gestellt werden. Sterbende können sich 
ohnehin nur noch selten präzise ausdrücken. Jetzt 
ist der intuitive, adäquate menschliche Blick des 
Arztes, der Schwester oder des Pflegers gefragt, 
die sich ihre Antworten aus der Beobachtung a-
verbal, still, selbst geben müssen. Dieser Blick 
muss auch erfassen, ob der Patient vom Rest 
seines Lebens angewidert wird, dass er sich selbst 
nicht mehr mag. Eine Patientin sagte mir: „Ich kann 
mich selbst nicht mehr riechen, ich mag mich auch 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

33 

 

nicht mehr, alles an mir ist eckelhaft“. Arzt und 
Sterbebegleiter müssen nun mit ihrer Erfahrung 
und Intuition erkennen, ob und wie sie dem 
Sterbenden helfen wollen, sodass er/sie den 
eigenen Körper doch noch annehmen können, 
obwohl er widerlich zerstört wird. In solcher 
Situation sind Angehörige meistens überfordert, 
haben nicht die notwendige Unerschrockenheit. 
Jetzt braucht es die unerschrockene Fähigkeit des 
Arztes und der Pflegerin auch biologisch widerliche 
Merkmale eines sterbenden Körpers ertragen zu 
können. 

 

Wenn palliativmedizinische Versorgung notwendig 
ist, beispielsweise die Erleichterung der Atmung, 
der Sauerstoffzufuhr, das Abhusten von Schleim 
aus den Bronchien, die Vermeidung des 
Zurückfallens der Zunge durch adäquate Lagerung 
des Kopfes, die Vermeidung der Aspiration von 
Magen-Darm-Inhalt bei Passagestörungen am 
Darm, dann müssen die Maßnahmen, die 
Erleichterung bringen können, vor der letzten 
halben Stunde des Lebens mit dem behandelnden 
Arzt in die Wege geleitet werden.  Die technischen 
Verfahren zur Symptomenkontrolle müssen bereits 
geregelt sein, notwendige Maßnahmen sollen jetzt 
keine Hektik mehr auslösen. 

Die letzten Minuten sollten allein dem Patienten in 
aller Ruhe gehören, denn jeder Mensch stirbt 
(schließlich) allein. Niemand kann mit ihm den 
Schritt durch den Tod gehen, jeder muss ihn allein 
gehen, alle anderen Menschen müssen 
zurückbleiben und auf ihre Zeit warten.   

 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

34 

 

Meine Erfahrungen mit Sterbenden weisen deutlich 
darauf hin, dass der Schritt in und durch den Tod 
von den meisten Sterbenden gar nicht mehr 
bewusst wahrgenommen wird. Die verminderte 
Oxigenierung des Blutes und der Gewebe als Folge 
der unzureichenden, versiegenden Herztätigkeit 
verschont sie von der Wahrnehmung des 
Todeseintritts. Deshalb können Sterbebegleiter 
unerschrocken, aber konsequent die Hand ihres 
Patienten halten, bis die Zeichen des eingetretenen 
Todes zweifellos wahrgenommen werden können. 
So kann der Sterbebegleiter gewährleisten, dass 
sich der Patient nicht alleingelassen erfährt. Es ist 
aber notwendig, dass er die Hand des nun schon 
Verstorbenen noch eine Weile über den Tod hinaus 
in seiner Hand hält, weil wir nie mit Sicherheit 
wissen, was in den fünf Minuten nach den 
wahrgenommenen Todeszeichen geschieht. Auf 
einer Tagung sagte zwar ein Intensivmediziner: 
„Tod ist Tod, da hilft kein Händchenhalten mehr“. 
Ich kann dieser Aussage nicht zustimmen, denn wir 
können nicht verlässlich messen, was sich im 
Gehirn des mutmaßlich Verstorbenen noch 
abspielt. Wir versäumen auch gar nichts, wenn wir 
die Hand noch fünf Minuten länger festhalten. 
(Leider müssen viele Menschen ohne eine 
adäquate Sterbebegleitung sterben. Was sie in der 
Zeit der Verlassenheit und Einsamkeit noch fühlen, 
wissen wir nicht  

 

(Lieber Leser, ich weiß schon wovon ich rede, denn 
ich kenne das vorwurfsvolle Gefühl, mit dem man 
weiterleben muss, wenn man beim Tod der Eltern 
und der geliebten Schwester als Arzt aus 
beruflichen Gründen nicht anwesend sein kann. 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

35 

 

Während mein Vater starb, beschäftigte mich eine 
achtstündige, dringend notwendige Operation. Ich 
begann die Operation aus Notwendigkeit, obwohl 
ich wusste, dass mein Vater im Sterben lag. Als 
meine Mutter starb, war ich wiederum notfallmäßig 
in eine akut notwendige Operation eingebunden 
und hoffte, die Operation rechtzeitig beenden zu 
können. Eine anatomische Variante verzögerte die 
Operation jedoch um gut 2 Stunden. Ich konnte 
wiederum beim Sterben meiner Mutter nicht 
rechtzeitig anwesend  sein. 

 

In diesem Zusammenhang will ich auch noch 
darauf hinweisen, dass ein Sterben zuhause nicht 
möglich ist, wenn eine Krankheit mit 
rezidivierenden Erstickungsanfällen verbunden ist. 
In dieser Situation sollte das Sterben in einem 
Hospiz oder einer Klinik, trotzdem aber in einem 
ruhigen, weitgehend privaten Milieu stattfinden 
können. (Ich weiß wohl, dass unsere liberale 
Gesellschaft dazu heute nicht fähig ist). 

 

Atemhilfen, Verfahren zur Entfernung von Schleim 
aus den Bronchien und dem Rachen, die Anlage 
eines Kunstafters zur Stuhlentleerung bei 
Passageströrungen des Darmes, die Anlage eines 
PEG zur Vermeidung von Rückstau von Magen-
Darm-Inhalten in die Speise- und Luftröhre bei 
Passageströrungen, aber auch zur Versorgung mit 
Getränken sollten rechtzeitig erwogen und 
durchgeführt werden, nicht erst wenn die Tage oder 
Stunden des Sterbens gekommen sind. 

 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

36 

 

(Im Originaltext befinden sich nun Hinweise auf 
selbsterlebte Beispiele. Sie sollen hier aber 
ausgespart werden. Wer sie lesen will, kann das 
kleine Buch kostenlos erwerben).  

 

Die Problematik religiöser Inhalte im Sterben: 

Wenn wir uns fragen, ob, wann und wie religiöse 
Inhalte in Gespräche mit Sterbenden auftauchen 
dürfen, sollen oder sogar müssen, dann müssen 
wir Kategorien definieren, oder eine Typologie zu 
Hilfe nehmen. 

 Nicht alle Sterbenden wollen ihr Sterben in einem 
religiösen Rahmen erleben. Eine private Umfrage 
bei 100 sterbenden Menschen in einer Klinik kam 
zum Ergebnis, dass heute nur noch ca. 20 % 
diesen Rahmen wünschen. Wenn nun ein religiöser 
Rahmen gewünscht wird, dann kann er nicht 
einförmig sein, sondern muss individuelle 
Elemente berücksichtigen. Jahrelange 
Erfahrungen weisen auf 3 mögliche  Kategorien 
hin. 

Erste Kategorie: Wenn eine bekannte oder 
vertraute Person den Sterbenden in den Tod 
begleitet, dann treten keine Schwierigkeiten in der 
Gestaltung eines solchen religiös orientierten 
Gesprächs auf. Solche Patienten und deren 
Angehörige kennen in der Regel ihre Vorstellung. 
Die Sterbenden kennen sie und sie kennen den 
Sterbenden. Beide kennen ihre religiöse Position, 
beide wissen, wie und was sie glauben. Beide 
gehen davon aus, dass der Sterbende nun ein 
<Ewiges und glückliches Weiterleben> erwarten 
kann. Eine Patientin sagte: „Jesus Christus und der 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

37 

 

Apostel Paulus haben mir ein solches Weiterleben 
in Aussicht gestellt“.  

Die meisten Sterbenden dieser Kategorie stellen 
gar keine Fragen zur Religion, denn sie haben 
einen fundierten Glauben an ein <Ewiges Leben>. 
Sie wollen und können versöhnt in Ruhe sterben, 
selbst wenn sie Tage und Stunden zuvor noch mit 
ihrem Schicksal und Verlust haderten.  

Zweite Kategorie:    Sofern jedoch kein 
Vertrauensverhältnis zwischen dem Sterbenden 
und dem <Sterbebegleiter> besteht, wenn sogar 
noch Streit und Ungewissheiten zwischen dem 
Sterbenden und den Begleitern vorhanden sind, 
wenn sie sich fremd sind, können im Blick auf ihre 
Religion und ihren Glauben erhebliche 
Unterschiede aufeinandertreffen. In dieser 
Situation müssen die Angehörigen mit ihren 
Vorstellungen zugunsten des Sterbenden 
zurücktreten. Eine andere Wahl gibt es nicht. 
Sofern sich der Sterbende noch äußern kann, soll 
er den Rahmen des religiösen Rahmens festlegen. 
Die Angehörigen müssen diesen Kompromiss 

akzeptieren, auch wenn sie ihn nicht mittragen 
wollen. 

Dritte Kategorie:   Traditionell wird in jeder 
Weltanschauung und Religion dem Sterben und 
Tod eine hohe Bedeutung und Aufmerksamkeit 
zugewiesen, auch wenn man das Thema 
verstecken will. Deshalb liegt es auf der Hand, den 
Sterbenden zu fragen, ob er über die „letzten 
Dinge“ = über religiöse Inhalte reden will. Ich bin 
anderer Meinung.  Ich meine, man soll den 
Sterbenden nicht fragen, sondern warten, ob er 
einen religiösen Rahmen wünscht. Ich weiß zwar, 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

38 

 

dass Seelsorger und Angehörige mancher 
Religionen die Frage oft an den Sterbenden stellen 
und am Sterbebett fromme Gebete gesprochen 
werden.  

Stirbt ein Mensch Zuhause, dann wird das Sterben 
traditionell in einem religiösen Rahmen gestaltet. 
Zumindest werden Kerzen angezündet und das 
Fenster geöffnet. Diese Traditionen haben 
meistens einen <vererbten> Kern. Gespräche mit 
Betroffenen und Beobachtungen solcher Aktionen 
zeigen jedoch, dass sie den Sterbenden auch 
verwirren, sogar gravierend ängstigen können. 

Sterbende deuten den Hinweis auf den Seelsorger 
oder den gut gemeinten geistlichen Beistand als 
Zeichen der Irreversibilität seiner Krankheit, 
verlieren die letzte Hoffnung. Der steigende und 
unregelmäßige Puls des Sterbenden, das a-
rhythmische EKG mit Extrasystolen weisen darauf 
hin, dass die Emotion, die Angst und die Aussicht 
auf ein baldiges Ableben physiologische Unruhen 
erzeugen, den Patienten stören, Fight and Flight- 
Reaktionen den Körper strapazieren können. 

Die, den Sterbenden betreuenden Angehörigen 
sollten aufmerksam beobachten, wie der Patient 
auf religiöse Vorbereitungen oder Aktionen 
reagiert. Ich erinnere mich immer noch an einen 
moslemischen Patienten, der seinen Blick immer 
wieder auf ein Kreuz richtete, das an der Wand des 
Krankenzimmers befestigt war. Als ich mir 
schließlich erlaubte, ihn nach seiner Motivation zu 
fragen, sagte er: „Jesus holen“.  Dieser Satz aus 2 
Worten war der Ausdruck, dass er nun religiöse 
Betreuung wünschte. Ein anderes Beispiel war der 
27-jährige Sportstudent, der an einem (späten) 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

39 

 

Neuroblastom der Nebenniere sterben musste. 
Wenn ich in sein Zimmer trat richtete er immer 
seinen Blick auf eine Bibel, die trotz des 
dümmlichen Laizismus unserer Gesellschaft immer 
noch auf dem Nachttisch an seinem Bett lag.  Ihn 
fragte ich auch nach dem Sinn seines Blickes auf 
die Bibel.  Er verlangte das Gespräch mit einem 
Priester, denn er war gläubiger Christ aus Syrien.  

(Ich kürze nochmals den Originaltext des Buches 
<Wissen und Gewissheit>, weil dieser Text, der 
ausgespart wurde, nur den Text mit Beispielen 
untermauert). Dafür beschreibe ich das XI. Kapitel 
des Buches mit dem Thema: Leitlinien für 

Gespräche mit Sterbenden. 

Die Gesprächsführung mit Sterbenden kann man 
nicht aus Lehrbüchern lernen, sondern am Beispiel 
eines Lehrmeisters ablesen. Klinikseelsorger, 
Priester, Nonnen, Schwestern, ältere Ärzte können 
gute Vorbilder sein. Der junge Arzt kann 
beobachten, wie diese Personen mit Sterbenden 
umgehen, was sie falsch machten, was sie gut 
machten. Ich selbst bekam von unterschiedlichen 
Lehrmeistern Anregungen, schon als Student in 
Nachtdiensten in Tübingen; später als 
Medizinalassistent am Krankenhaus Tettnang. 
Meine besonderen Lehrmeisterinnen  waren 
Schwester Hildegard in Tettnang (eine weltliche 
Schwester), und     Schwester Plautilla (eine Nonne 
und  Ordensschwester, auch am Tettnanger 
Krankenhaus). Mein Lehrmeister wurde der 
Internist und Oberarzt Dr. Sigbert Gessler, ein 
leutseliger Arzt, dem ich viel zu verdanken habe, 
obwohl wir sehr unterschiedliche Mentalitäten 
hatten. Er machte aus dem Medizinalassistenten 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

40 

 

Schweizer einen Arzt und Chirurgen, dem 
Patienten wichtig waren.  

Ihre Anregungen halfen mir später, als ich selbst in 
die Situation kam, Sterbende zu begleiten. Diese 
Anregungen finden wir auch in sog. <Leitlinien> die 
jetzt noch besprochen werden sollen. (1.) In der 
Sterbebegleitung kann man nicht auf Wissen, 
sondern auf individuelle Erfahrungen 
zurückgreifen. Wer schon Erfahrung hat, kann 
intuitiv in Abhängigkeit vom Patientenalter, seiner 
Krankheit, seiner Mentalität, der früheren 
Berufstätigkeit, seiner intellektuellen und 
emotionalen Auffassungsfähigkeit, der aktuellen 
emotionalen Stimmung und Laune, dem religiösen 
Zuhause und dem Willen des Sterbenden  handeln. 
(2.) Gespräche dürfen nicht aufgezwungen, 
sondern müssen vom Patienten angeregt werden. 
Die Erfahrung zeigt, dass die meisten Sterbenden 
gar nicht mehr reden wollen, jede Frage und 
Antwort ihnen lästig ist. (3.) Fragen des Patienten 
oder schon Sterbenden sollen ehrlich beantwortet 
werden, Lügen haben jetzt keinen Platz mehr. 
Diese Empfehlung gilt besonders für Fragen zum 
Wesen Gottes, ihrem Schöpfer, für Fragen zur 
möglichen Strafe für Unterlassenes, Versäumtes, 
und erkannte Sünden, für Fragen nach dem 
<Ewigen Leben>. Solche Fragen sind nicht selten 
Gegenstand von Gesprächen. Andere Fragen 
betreffen oft auch noch das <Wie und Was> am 
Ende des Lebens, das noch geregelt werden soll, 
besonders eine Versöhnung mit der Frau, den 
Söhnen und Töchtern. 

Die Antworten auf solche Fragen können für 
Menschen, die Sterbende begleiten, schwierig 
sein, sie sogar quälen. Den Sterbenden können sie 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

41 

 

dagegen beruhigen, selbst wenn er/sie auf die 
Relativität der Antwort aufmerksam gemacht wird, 
denn die meisten Sterbenden greifen nach jedem 
<Strohhalm>, der ihnen Trost geben kann. 
Besonders eifrig greifen sie Aussagen zu einem 
Gott auf, der ihnen ein <Weiterleben nach dem 
Tod> in Aussicht stellt. Der Trost auf ein irgendwie 
geartetes <Weiterlebeben nach dem Tod>, wie ihn 
die christlichen Kirchen aussprechen, kann die 
Verlust-Ängste mildern, jedoch nicht total 
auslöschen.   Verbesserungen der Pulsfrequenz 
und des EKG`s sind typisch Zeichen, die uns 
signalisieren können, dass ihre Botschaft 
angekommen ist. Trost benötigt fast jeder 
Sterbende, denn er verliert im Sterben alles, was 
ihm lieb und teuer war. Den christlich definierten 
Trost für den Sterbenden nehmen auch nicht-
christliche Menschen, sogar Atheisten an, denn sie 
benötigen am Ende ihres Lebens (auch) eine 
Stütze. Und diese letzte Stütze bekommen sie nicht 
aus der irdischen Realität, sondern aus einem 
Glauben an ein irgendwie geartetes <Weiterleben 
nach dem Tod>, das den Verlust des Lebens 
relativiert. Diesen Trost sollten wir keinem 
Sterbenden verweigern. (Ich weiß schon wovon ich 
rede, denn ich sah die <Beruhigung der Minen in 
den Gesichtern> und ich konnte die Beruhigung 
auch an der Pulsfrequenz und an EKG-Kurven  
ablesen. (4.) Manchmal ist im Sterben 
Aufmunterung des Patienten notwendig. Eine 
sterbende Frau sagte: „Ich mag mich so, wie ich 
jetzt bin, nicht mehr, ich kann mich nicht mehr 
riechen, ich will nur noch rasch sterben“. Diese 
Frau vergaß ihre Tränen, als sie von einer 
Schwester in den Arm genommen, gestreichelt und 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

42 

 

von einem <Weiterleben nach dem Tod> gehört 
hatte.  Sie lebte noch 24 Stunden, schlief danach 
ein und starb mit einem zaghaften Lächeln im 
Gesicht. (5.) Antworten auf noch geäußerte 
Wünsche können oft nur noch aus der Mimik des 
Gesichts erkannt werden. Es ist die Begabung von 
Sterbebegleitern Wünsche zu erkennen. Die 
Erfüllung von Wünschen wird auch noch von schon 
Sterbenden dankbar angenommen und nicht selten 
mit einem angedeuteten Lächeln honoriert. Solche 
Wünsche können den lebenden Menschen 
<sinnlos> erscheinen. Ich zitiere das Beispiel eines 
sterbenden Mannes, der erkennbar anzeigte, dass 
seine am Sterbebett sitzende Frau zu ihm ins Bett 
liegen soll. Er war <selig>, als ihr dies von einer 
Schwester erlaubt wurde, und starb wenige 
Stunden später. Die meisten (späten) Wünsche 
betreffen jedoch selbstverständliche Aktionen, z. B. 
eine andere Lagerung im Bett, das Abwischen des 
kalten Schweißes von der Stirn, einen Schluck 
Wasser, ein wärmendes Tuch auf dem Bauch, das 
Befeuchten der ausgetrockneten Lippen, ein 
Schmerzmittel, Hilfe beim erschwertem Atmen und 
Husten und das Streicheln der  juckenden, 
brennenden, tauben Beine und Füße als Folge der 
zunehmenden Durchblutungsstörungen bei nicht 
mehr ausreichender Oxigenierung des Blutes und 
der Gewebe. Ein Blick auf die Lippen zeigt, dass 
sie schon blau oder fahl sind. Oft ist das Brennen 
der Beine die Folge von Hefepilzen auf der Haut, 
von Mottenbissen und allerlei Bakterien. Ein 
weiterer stiller Wunsch betrifft die Bitte, den Bauch 
zu massieren, weil Blähungen bei versiegender 
Darmtätigkeit auftreten. Das Massieren des 
Bauches kann Wunder wirken. (5.) Ich komme 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

43 

 

nochmals auf die Verlust-Ängste der Sterbenden 
zurück. Sie können nur durch den Hinweis auf ein 
<Ewiges Leben> und die <Verheißungen des 
Jesus von Nazareth> gemindert werden. Ein 
sterbender alter Mann, von Beruf Lehrer, der nach 
eigenen Worten im Leben keine Beziehungen zu 
Religionen hatte, sagte dazu: „Jetzt kann mir nur 
noch der Blick in die Transzendenz helfen, aber 
dieser Blick ist ungewiss“. Dieser Mann hatte zwar 
erkannt, dass es wahrscheinlich eine 
Transzendenz, also auch einen Schöpfer gibt, 
gleichzeitig jedoch auch Zweifel an dieser Existenz 
geäußert. (6.) Eine Ausnahme im Verhalten 
Sterbender machen konsequent handelnde und 
denkende Atheisten. Ihnen kann ein christlich 
motivierter Tod nicht helfen. Ihnen bleibt nur der 
Hinweis auf einen rasch eintretenden Tod. Sie 
wünschen sich, dass sie nach dem Sterben 
ausgelöscht sind, nichts mehr spüren, nichts mehr 
wahrnehmen, nichts mehr wissen können/müssen. 
Ein sterbender Atheist formulierte seinen Wunsch 
treffend. Er sagte: „Meine Seele wird nach dem Tod 
die ersehnte Ruhe finden, wenn der Ballast des 
Lebens vorüber ist“. (7.) Manchmal muss der 
Sterbebegleiter auch <Beichtvater> sein. Er wird 
selbst nach dem Tod seines Mitmenschen seine 
Aufgabe, die jetzt zur Pflicht werden kann, erfüllen 
müssen, wenn es um <Versöhnung> für die Frau 
oder mit Nachkommen geht. Wie er dieser Pflicht 
im Einzelfall gerecht wird, muss er selbst erfinden. 
(8.) Manchmal wird ein Arzt abrupt zum 
Sterbebegleiter. Der typische Fall ist der 
Schwerverletzte, der am Unfallort stirbt. Wenn er 
nicht (sofort) bewusstlos ist, können dem Arzt noch 
Fragen und Wünsche gestellt werden, die er 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t



 

44 

 

erfüllen muss. Beispiel: Auf der Fahrt von Tettnang 
nach Ravensburg sah ich schon von Weitem ein 
Mädchen auf einer Brücke stehen, die aus 
Gründen, die ich nicht kenne, vor meinen Augen 
von der Brücke stürzte. Als ich bei ihr angekommen 
war, konnte ich unschwer erkennen, dass das 
Mädchen in den wenigen Sekunden, die ihr noch 
im Leben blieben, sterben wird. Ich begann 
trotzdem noch mit Reanimations-Maßnahmen, 
aber sie starb in meinen Armen. In den Sekunden 
vor ihrem Tod sagte sie noch mit schon brechender 
Stimme: „Sag meiner Mutter, dass ich das nicht 
wollte“. Das Mädchen war 12 Jahre alt und hatte 
(wie später bekannt wurde) in der Schule erfahren, 
dass sie zum zweiten Mal nicht <versetzt> werden 
kann. Als ich der Mutter von den letzten Worten 
ihrer Tochter berichtete, sagte sie kein einziges 
Wort, schüttelte nur den Kopf und öffnete mir die 
Tür zum (stummen) Gehen.          

 

Ende.             

      

      

    

                       

 

 
 
 
 
 
 
 

 

W
i
s
s
e
n
 
u
n
d
 
G
e
w
i
s
s
h
e
i
t


